

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



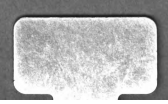
## A7 Bobrishcher-Pushkin, A.M. Sud i paskol'niki...

Bd.Ju. 1931.



HARVARD LAW LIBRARY

Received Ourg. 23, 1929.



Digitized by Google

Digitized by Google



B. Statush

## А. М. БОБРИЩЕВЪ-ПУШКИНЪ.

# СУДЪ

И

# РАСКОЛЬНИКИ-СЕКТАНТЫ.

χ,



С.-ПЕТЕРВУРГЪ Сенатская Типографія 1902 NNG 23 16,78

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Глава І.                                                                | стр.    |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| Общія условія борьбы государства и церкви съ раскольниками и сектантами | 1—50    |
| Глава II.<br>Средства и пріемы борьбы съ отступниками                   | 51—104  |
| Глава III.  Задача юриста въ дѣлахъ о раскольникахъ-сектан-<br>тахъ     | 105—136 |
| Глава IV.<br>Судебное изслъдованіе и экспертиза                         |         |
| Глава V.<br>Законодательство и судебныя ръшенія                         | 178—207 |

Судебные дъятели, будучи поставлены ближе другихъ людей къ текущей дъйствительности рано или поздно приходять къ признанію того, что, сравнительно со скудными фабулами лучшихъ художественныхъ произведеній, наиболье неправдоподобное, неожиданное сплетеніе обстоятельствъ и самая суровая, безъисходная трагичность въ судьбъ отдъльныхъ лицъ и обществъ наблюдаются именно въ дъйствительной жизни.

Самая замысловатая интрига романа, хитрая завязка или развязка драмы, лирическая скорбь пъсни, способныя поднять на высшую ступень мысль и чувство человъка, достигають этого не силой фабулы, а только властью таланта или генія творца-художника; въ самомъ дълъ, въдь авторъ береть изъ жизненнаго матеріала только несложные, сравнительно, факты, только наиболъе простыя сочетанія психическихъ моментовъ, да иначе и поступать не можеть.

Не можеть художникь поднять и унести съ собой на идеальную высоту и притомъ съ красивой поэтической легкостью балласть, который подъ силу развѣ наукѣ классифицировать, да и то на самой почвѣ, едва поднявшись надъ нею; немного только повыше, когда ученый начинаетъ творить, общіе контуры уже сливаются въ составляющія цѣль научной работы схематическія очертанія; на фонѣ послѣднихъ кристаллизуется затѣмъ научный законъ, а богатое разноообразіе единичныхъ фактовъ неизбѣжно облекается тогда однотоннымъ сѣрымъ цвѣтомъ и непосредственная убѣдительность самой дѣйствительности изчезаетъ.

Въ особыхъ и болѣе цѣлесообразныхъ условіяхъ находится такъ называемая серьезная публицистика, пользующаяся, почерпаемымъ изъ жизни, научнымъ матеріа-

ломъ въ размѣрѣ, не позволяющемъ ей установлять какія либо законосообразности, но за то въ построеніяхъ публициста эти формулы предчуствуются, намѣчаются и, что именно важно, факты, группируясь сообразно этимъ только намѣченнымъ схемамъ и въ тоже время разрабатываемые—продолжаютъ однако сохранять свѣжесть и окраску дѣйствительности; впечатлѣніе, производимое такой работой на читателя, можетъ поэтому явиться вполнѣ жизненнымъ, убѣждающимъ, благодаря отсутствію лабораторнаго нагроможденія и, что главное, явиться своевременно. Такимъ только способомъ въ вопросахъ крупнаго общественнаго значенія привлекается наука на помощь текущей дѣйствительности безъ риска опозданія.

Сохраняя научное отношеніе въ матеріалу, публицисть въ установкъ точекъ зрънія, въ суммарной характеристикъ общественныхъ моментовъ и теченій долженъ, расширяя въ данномъ вопросъ до предъловъ логически возможнаго свой личный горизонтъ—не останавливаться робко даже предъ смълыми гипотезами, подчинивъ себя только требованіямъ научности въ выборъ и подготовкъ матеріала, но затъмъ, и первъе всего, оставаясь искреннимъ и самобытнымъ въ построеніяхъ.

Рецептыи совъты такого публициста-популяризатора могуть все таки, не смотря на всв принятыя мъры предосторожности, оказаться слишкомъ субъективными, даже и поспъшными—это еще не бъда; суть его дъятельности не въ нихъ; онъ не законодатель, не практикъ. Важно указаніе новыхъ точекъ зрѣнія на дъйствительные факты; необходимый результатъ успъшнаго публицистическаго труда другой: върное освъщеніе того уголка или отдъла общественной жизни, на который устремлены х—лучи изслъдователя-публициста.

Самые лучи и красота ихъ пе видны—это ръдкая счастливая случайность въ публицистикъ: эта дорогая особенность, эта красота—спутница художественнаго творчества, душа поэтическихъ произведеній, но за то освъщеніе ядра жизни публицистикой серьезнаго характера представляетъ его вниманію читателя въ дъйствительныхъ контурахъ и оттънкахъ; подымаемые ею вопросы и проектируемыя ръшенія носять характеръ неотложности и практической важности. Эти

дорогія въ своей необходимости свойства публицистическихъ произведеній являются основными по своему значенію, наличность ихъ опредёляеть достоинство и пользу работы, интересъ, ею представляемый.

Съ этой точки зрвнія занялся я изследованіемъ вопроса объ отношеніи суда къ расколо-сектантству, причемъ мне неизбежно пришлось касаться ряда вопросовъ, въ томъ или другомъ отношеніи пограничныхъ. Центромъ изследованія представляется однако юридическая сторона этой вековой тяжбы, чтобы не сказать распри.

Глубоки и грозны русскіе овраги: расколовшись не надвѣ, а на десятки и сотни частей, все дальше расходятся, отдѣлившись другь отъ друга, холмистые участки русскаго православнаго плоскогорія, все стремительнѣе низвергается въ темную глубину весенняя вода, роетъ и подрываеть дно и растуть овраги и въ глубь и въ ширину и въ длину. Не соединить разошедшихся краевъ, не засыпать глубины, да и безплодна была бы эта работа тамъ, гдѣ по массѣ условій неминуемо было оврагу прорыться, но можно умѣлымъ уходомъ овладѣть весенними потоками, направить ихъ такъ, чтобы они не бороздили и не портили кормилицу землю, для этого необходимъ стокъ этимъ порывистымъ ручейкамъ, грозящимъ и на плоской, повидимому, поверхности превратиться въ горные потоки, все губящіе и уносящіе на своемъ пути.

Если моя работа поможеть дёлу хотя бы только въ томъ смыслё, что установится надлежащая, какъ я ее понимаю, точка зрёнія на наблюдаемое нынё все большее и большее усиленіе этого раскалыванія русской земли въ гражданскомъ и религіозномъ отношеніяхъ, то главная цёль моя будеть достигнута.

Возможенъ однако и меньшій, за то легче достижимый результать.

Такъ какъ главное вниманіе обращено мною на юридическую дѣятельность по расколо-сектантскимъ дѣламъ, соотвѣтственно чему собранъ и разсмотрѣнъ значительный матеріалъ изъ области законодательства и судебной практики, то можетъ быть трудъ мой окажется полезнымъ судебнымъ дъятелямъ въ ихъ затруднительномъ нынъ по дъламъ раскольниковъ-сектантовъ положеніи; но для достиженія этого результата предлагаемою книгою необходимо и со стороны этихъ дъятелей снисходительно—внимательное отношеніе къ моей небольшой работъ, которая именно въ этихъ видахъ, для провърки того, насколько сочувственно къ ней отнесутся юристы, и была помъщена первоначально въ журналъ "Въстникъ Права"—въ видъ ряда статей въ послъднихъ мъсяпахъ 1901 года.

Пріемъ, сдёланный этимъ статьямъ, даетъ мнѣ смѣлость выпустить мой трудъ отдёльной книгой.

Авторъ.

### глава первая.

Общія условія борьбы государства и церкви съ раскольниками и сектантами.

Юристу — какъ теоретику, такъ и практику — въ его охранительной дъятельности естественно прежде всего быть осторожнымъ какъ въ заключеніяхъ своихъ вообще, такъ и въ частности — въ толкованіи, въ примъненіи или при созданіи закона; но рядомъ съ этимъ неизбъженъ и рискъ: по поводу разнообразныхъ оберегаемыхъ ими благъ, юристамъ приходится, по необходимости, въдать столь многое въ современной усложнившейся до крайности жизни, что имъ самимъ, оберегая другихъ, въ пору своевременно защищаться отъ ряда профессіональныхъ опасностей.

Въ виду совершенной неизбъжности вторженія въ области, чуждыя юристу, онъ прежде всего рискуеть впасть въ поверхностность и въ теоріи, и на практикъ.

Можно основательно познакомиться съ новымъ чуждымъ вопросомъ и, всетаки, не быть въ состоянии правильно помъстить добытое ръшение въ ряду другихъ истинъ науки или жизни,—правильно—съ высшей, чуждой и потому непривычной точки зрънія.

Между тъмъ ръшеніе, напримъръ, сектантскаго вопроса, въ смыслъ того или другого отношенія къ нему суда, необходимо требуеть въ то же время оцънки и провърки ръше-

Digitized by Google

нія этого съ точки зрінія общегосударственной и спеціально- церковной.

Говорить о вопросахъ государственнаго права и стать на эту точку зрѣнія, сродниться съ вопросами богословія на столько, чтобы ясно представить себѣ и другимъ дѣло подъ этимъ угломъ зрѣнія, нельзя безъ предварительной сложной разработки историческаго и современно-бытового матеріала; однако принциповъ, руководящихъ началъ для работы и дѣятельности въ чуждой сферѣ такая подготовка, самая даже добросовѣстная, но всетаки подготовка ad hoc,—дать не можетъ; не-избѣжно, необходимо позаимствованіе такихъ, хотя бы публицистическихъ, а по возможности и научныхъ въхъ у спеціалистовъ государственнаго и церковнаго права, у историковъ и богослововъ.

Намътивъ такими *впхами* предполагаемый путь, остается на ходу править по нимъ къ будущимъ юридическимъ выводамъ изслъдованія, соображая насколько курсъ согласенъ съ основными, вошедшими въ плоть и кровь изслъдователя, принципами судебнаго права.

Итакъ руководящія начала государственнаго права и богословія должны явиться большими посылками силлогизма, а затёмъ въ большинств'є случаевъ удается и не спеціалисту скомбинировать фактическій матеріалъ и сдёлать первые гипотетическіе выводы; если и придется, можетъ быть, на ходу н'єсколько перестраивать эти л'єса, то всетаки они же помогутъ справиться неспеціалисту по вопросу даже очень спеціальному—по сектантству, наприм'єръ, и дадуть возможность не заблудиться и выйти на в'єрный путь.

Такъ я и поступлю.

Освътивъ для начала собранный мною какъ литературный, такъ и бытовой матеріалъ такимъ чужимъ, но усвоеннымъ мною, огнемъ, я дальше уже позволю себъ включить въ общую схему и спеціально юридическій матеріалъ съ соотвътствующими частными выводами; затъмъ уже увъренно можетъ быть установлена точка зрънія дъятеля судебнаго права на этотъ гордіевъ узелъ. Въ самомъ дълъ, права отдъльной личности сталкиваются здъсь съ государствомъ какъ

организмомъ; отношенія государства къ церкви загромождають все поле зрѣнія и всетаки гдѣ то внизу подъ этой ледяной, игнорирующей личность, громадой, какъ подъ глетчеромъ, роется и неудержимо пробивается къ свѣту живая струйка стихійно свободной личной совѣсти, бѣгущей съ горы въ долину къ людямъ, на встрѣчу веснѣ.

Юристу говорять кратко: стань на встръчу со всъмъ арсеналомъ и добейся того, чтобы это незаконное стремленіе остановилось, чтобы чистая горная вода не смъшалась съ грязью долины, предупреди движеніе лавины: въ горахъ своя жизнь, своя весна.

Юристу не только позволительно, ему необходимо сперва оглядъться и ръшить, не грозить ли ему безплодная работа Сизифа и вправъ ли онъ предъ лицомъ своей богини отдаться требуемой работъ. Бывають обстоятельства, при которыхъ содъйствие даже небольшой, но во время и добросовъстно приложенной силы—цънно и необходимо; это даетъ мнъ ръшимость писать, ибо таково въ настоящее время положение сектантскаго вопроса: важность его громадна, значение при нынъшней постановкъ дъла государственное; въ частности для юриста, какъ выяснится ниже, отношение суда къ сектантству является вопросомъ не только серьезнымъ и неотложнымъ, но вопросомъ, касающимся профессиональной, юридической этики.

Разумъется само собой, что экскурсіи въ чуждую область должны быть по возможности ограничены.

Въ виду этого я, напримъръ, совсъмъ не коснусь общаго вопроса о свободъ совъсти, о свободъ исповъданія въры съ точки зрънія правъ личности; со стороны же общественной укажу только на слъдующія безспорныя юридическія положенія ограничительнаго характера: во имя свободы исповъданія въры никто не вправъ считать себя свободнымъ отъ повиновенія законамъ даннаго государства, не вправъ нарушать чьи либо законные интересы; съ другой стороны, въ правовомъ посударство столь же несомнънно право личности избирать или не избирать какую либо въру, переходить изъ одной въ другую и совершать по правиламъ своей въры до-

машнее богослуженіе. Всякія дальнъйшія ограниченія въ этой сферъ уже явятся посягательствомъ на свободу совъсти личности, такъ какъ въ защиту такихъ ограниченій не можетъ быть выставленъ какой либо публичный интересъ.

Чрезвычайно благопріятна для моей задачи возможность воспользоваться рядомъ готовыхъ юридическихъ выводовъ по ірусскому праву, которые въ большинствѣ мною вполнѣ раздѣляются; выводы эти изложены и доказаны въ статъѣ М. А. Рейснера (Вѣстникъ Права №№ 4, 5, 8 и 10 за 1900 годъ) "Мораль, право и религія по дѣйствующему русскому закону".

Въ обстоятельной работъ г. Рейснера установлены основныя положенія русскаго права по слъдующимъ вопросамъ: Въротерпимость и національный принципъ по дъйствующему праву, религіозная полиція, въроисповъдное привръпленіе личности и мъры религіозной полиціи предупрежденія.

Было бы совершенно безцёльно повторять сложную работу названнаго автора въ виду моего полнаго согласія съ большинствомъ его положеній, на которыя я поэтому просто сошлюсь въ рядё небольшихъ цитатъ.

"Итакъ свобода исповъданія въры по нашему праву сводится къ нъкоторой религіозной самостоятельности, терпимыхъ въ Имперіи, находящихся подъ управленіемъ государства, духовныхъ обществъ, отсюда же и три основныхъ понятія, входящихъ въ составъ нашего закона о свободъ въры: понятія терпимости, религіозной самостоятельности обществъ и государственнаго ихъ управленія".

Находя далье, что въ законъ носителями терпимыхъ религій неоднократно указываются племена и народы, а не церкви и секты, въ особенности въ узаконеніяхъ объ инородцахъ, гдъ зачастую даже не дълается ближайшаго опредъленія религіи, а предоставлено "отправлять богослуженіе по ихъ обрядамъ и обычаямъ", уважаемый авторъ заключаетъ 1), "что именно отдъльнымъ племеннымъ національ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мораль, право и религія, М. А. Рейснерь, Вістн. Нрава, апріль 1900 г. стр. 3 и 5.

нымъ единицамъ законъ присвояетъ въротерпимость, а не религіознымъ общинамъ и союзамъ".

Относительно раскола же, такимъ образомъ, ясно, что "терпимость его должно считать единственнымъ исключеніемъ изъ этого общаго правила не религіозной или правовой, а чисто національной терпимости", "но, прибавляетъ авторъ 1), "эта терпимость еще очень недавняго происхожденія"; затѣмъ онъ справедливо отмѣчаетъ, что "на расколъ постепенно распространяется дѣйствіе 203 ст. улож. о нак. (о запрещенныхъ сектахъ), въ силу чего расколъ обыкновенно признается въ порядкѣ управленія (все чаще) соединеннымъ съ противонравственными и гнусными дѣйствіями, становится въ глазахъ администраціи все болѣе вреднымъ, а съ тѣмъ вмѣстѣ получаетъ и все болѣе прекарное положеніе".

Всв привиллегированныя исповъданія состоять въ полномъ подчинении у государства; и въ этомъ отношении между ними и господствующей церковью никакой существенной разницы нътъ <sup>2</sup>). Отсюда вытекаетъ наблюдение государства даже за внутреннимъ строемъ не только православной церкви, но также иностранных и иновърных исповъданій, отчего "въ такомъ внъшнемъ религіозномъ союзъ 3) духовная дисциплина неминуемо принимаеть характеръ также внешній и формалистическій . . . . Само испов'єданіе в'єры становится автомъ безотносительнымъ для внутренняго настроенія в рующаго . . . . Государство 4) своимъ вторженіемъ вносить разложеніе въ самую святая святыхъ церковной жизни, такъ какъ, устраняя изъ отношеній къ духовной власти и подчиненія ей элементъ добровольности, искренности и правдивости, убиваетъ всякую внутреннюю нравственную крыпость союза пастыря и пасомаго и замъняетъ ее только внъшнимъ и подчасъ лицемърнымъ послушаниемъ " 5).

<sup>1)</sup> Ibid. 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 11.

<sup>4)</sup> Ibid. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid 12.

Все это справедливо въ равной степени и о нехристіанскихъ группахъ, главою которыхъ въ качествъ наблюдающаго органа является Министерство Внутреннихъ Дътъ.

Владъя такимъ образомъ какъ своею, такъ и иностранною церквями, свътскій законъ, въ виду того, что русскій монархъ "ярко христіанскій Государь есть хранитель догматовъ и благочинія господствующей православной церкви", установляеть право пропаганды своей религіи только за православіемъ и спеціально возлагаеть на полицію обязанность оказывать православнымъ миссіонерамъ "во время проповъди всякое вспомоществованіе" 1).

Сопоставляя выясненные выше принципы національной религіи съ этой привиллегіею пропаганды, М. А. Рейснеръ на основаніи ряда данныхъ заключаеть, что здёсь мотивь религіозный уступаеть мотиву національному, что законъ смішиваеть здёсь проповёдь православія съ обрусеніемъ 2). Різкимъ доказательствомъ этого и является отношение нашего права къ русскому расколу и русскимъ раскольникамъ. Дъйствительно, расколь по своему безправію поставлень безконечно ниже не только иностранныхъ исповъданій, но даже язычниковъ, между тъмъ съ православной богословской точки зрѣнія, установившей, напримъръ, единовъріе, расколъ, разумъется, выше инославныхъ въроисповъданій, не говоря уже объ язычествъ. Ясно, что подобное отношение къ расколу можеть быть объяснено только съ націоналистической точки зрѣнія. "Расколь отрицаеть русское народное значеніе за оффиціально признанной государственной върой и, смъшивая самъ религію и народность, является соперникомъ господствующей въры именно въ качествъ національнаго истинно русскаго древняго благочестія 3.

Итакъ русская въротерпимость не покоится на принципъ терпимости правовой, она есть терпимость національная.

"Наше право замыкаеть всё духовныя общества въ узко-

т) Ст. 4 уст. дух. дёль иностр. испов.

²) Ib. 43 H 41.

<sup>3)</sup> lb. 46.

національные предѣлы, ставить надъ всѣми этими національными союзами право прозелитизма господствующей церкви, которая, не будучи въ силахъ отрѣшиться отъ національной окраски и находясь въ полномъ подчиненіи государству, сама становится только орудіемъ въ рукахъ государственной политики, а именно орудіемъ ея націоналистическихъ стремленій "1).

Говоря о религіозной полиціи и въроисповъдномъ приврѣпленіи личности, М. А. Рейснеръ 2) справедливо замѣчаеть, "что общественная безопасность требуеть подчась весьма серіозныхъ ограниченій личной свободы и діятельности, и что если единство въры и есть конечная цъль русскаго религіозно-политическаго законодательства, то орудіемъ для достиженія этихъ цёлей "являются не средства духовнонравственной пропаганды, сравнительно очень немногія, не пріемы культурной политики, а мітропріятія внішнія, чисто полицейскія, міры надзора, административных разрішеній, мъры чисто принудительныя, даже репрессивныя и карательныя " 3). Такой порядокъ однако не устраняетъ опасности со стороны отдёльной вёрующей личности; правда, законъ нашъ предполагаетъ, что у насъ въруетъ не личность, а то или другое національно-духовное цілое: народь, нація, племя, но на самомъ то дълъ религія всетаки остается религіей и единственнымъ ея вмъстилищемъ является въ дъйствительности не нація, а отдільное человіческое сердце. И, какъ ни принимаеть отдёльный религіозный догмать подчась національную окраску или племенной характеръ, все же въ основъ ея (религіи) лежить личное стремленіе въ высшей абсолютной истинъ, не знающей ни эллина, ни іудея, а поддерживаеть (ее) въчная жажда и алканіе правды, неустанное исваніе тісных врать личнаго спасенія... И мало этого: не смотря на всю предусмотрительность, съ которой у насъ отдъльныя духовныя власти замкнуты въ узкія сферы поднад-

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Ib. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) В. Пр. окт. 1900 г.

<sup>3)</sup> lb. 1 H 7.

зорнаго служенія, такъ что, казалось бы, ничто не проникаетъ въ души върующихъ помимо оффиціально одобреннаго религіознаго источника, всетаки слишкомъ много остается еще путей, гдъ будять уснувшую совъсть совершенно непредусмотрънныя вліянія и .... то порождають въ ней тяжкія потрясенія душевнаго разлада, то зажигають сердца пожаромъ "вреднаго религіознаго энтузіазма" 1).

Навстречу этой опасности законъ выдвигаетъ категорическое запрещеніе отступить отъ православной въры "и принять иную въру, хотя бы христіанскую"; отпадшіе представляють собой, такъ сказать, грешниковъ православной церкви "впредь до возвращенія ихъ въ православіе". Поэтому и въ расколъ оффиціально значатся не тъ, что исповъдуютъ расколь, и даже не тъ, которые родились отъ отца и матери, исповедующихъ его, а только те, которые по словамъ закона, 9) принадлежать въ расколу отъ 19 апръля 1874 г. (ст. рожденія, т. е. произошли отъ родителей, въ свое время зачисленныхъ въ раскольники; исключение составляютъ признанные раскольниками особо вредныхъ сектъ, для которыхъ уже необходимъ особый порядовъ перечисленія обратно въ православіе, если они по суду были сосланы въ отдаленнъйшія мъста Сибири и Закавказья. Результать всёхъ этихъ мёръ таковъ, что съ точки зрвнія собственно церковной избытокъ количества такихъ православныхъ, очевидно, обратно пропорціональный качеству, едва ли выгоденъ для православія. Къ православію причисляются не только лица, действительно православныя, но также лица, исповъдующія фактически и другія, какъ христіанскія, такъ и нехристіанскія религіи. Какъ къ господствующей церкви, такимъ образомъ, принадлежатъ къ православной въръ и отпадшіе отъ нея протестанты, католики, магометане и евреи, язычники, всевозможные еретики и раскольники. Всѣ эти лица считаются православными, хотя и отрицаютъ истину православія; все это мертвые члены церкви, которые въ действительности отъ нея отпали, но искусственно

<sup>&</sup>lt;sup>r</sup>) CTp. 8 ib.

удерживаются въ организмѣ и, думаемъ, только заражають его"¹).

"Въ Россіи только два исповъданія вполнъ доступны для не только фактическаго, но и юридическаго перехода къ нимъ всъхъ остальныхъ россійскихъ подданныхъ другихъ исповъданій и это:—въра господствующая и въра особо-вредныхъ сектъ 2). Справедливо добавить, что послъдняя открываетъ возможность перехода этого въ тъхъ случаяхъ, когда она проявилась въ совращеніи другихъ или въ изувърныхъ и безнравственныхъ дъйствіяхъ (203 ст. улож. и 79 ст. проекта новаго уложенія).

"Конечно, заключаетъ М. А. Рейснеръ, закону остается только одинъ выходъ: игнорировать постоянно то, что совершается, считать факты актами ничтожными и недъйствительными, не смотря на ихъ реальную дъйствительность, наконецъ, запрещать ихъ, не смотря на полную ихъ недоступность государственному воздъйствію. Таковы послъдствія полнаго запрета опредъленныхъ актовъ религіознаго исповъданія" <sup>3</sup>).

Переходя въ мърамъ религіозной полиціи предупрежденія, нашъ авторъ замъчаетъ <sup>4</sup>), что религіозная цензура, которая была призвана предупредить такія явленія, оказалась совершеню безсильной, какъ относительно возникновенія сектантскаго движенія вообще, такъ и "появленія особой подпольной религіозной и духовной литературы, которая хранится отъ глазъ полицейскаго обыска со всъмъ религіознымъ пыломъ различныхъ неофитовъ. Не подлежить никакому сомнънію, что открытое и свободное столкновеніе съ ересью не только сняло бы съ послъдняго ореолъ мученичества, но гораздо скоръе и върнъе, чъмъ всъ ухищренія цензурнаго устава, привело бы заблудшихся къ истинъ" <sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> lb. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 31 ib.

<sup>3)</sup> lb. 38.

<sup>4)</sup> Ib. 32.

<sup>5)</sup> lb. 38.

"И, дъйствительно, свободная церковь правового государства развиваеть дъятельность и энергію, которую мы не найдемъ ни въ церкви, поглощенной государствомъ, ни тъмъ болъе въ церковномъ государствъ 1).

"Тамъ, гдъ, какъ у насъ, идея правового государства еще не проникла въ область церковно-политическаго законодательства, дело обстоить иначе. Дело прямого и свободнаго подъема религіозной и нравственной жизни здісь не находить ни достаточнаго числа надлежащимъ образомъ подготовленныхъ свътскихъ дъятелей, ни арены для самостоятельнаго и свътлаго служенія. Церковь загромождена оффиціально причисленными къ ней разлагающими ее элементами и ничего не можеть съ ними подблать, такъ какъ она сама не бодна. Масса лицъ, фактически отпадшихъ отъ церкви, живуть безъ крещенія, причастія и какой бы то ни было нравственной организаціи. Еретики и схизматики возстають противъ самого государства, такъ какъ на практикъ политическое начало смѣшалось съ церковнымъ, и, не будучи въ состояніи отличить одно отъ другого, они bona fide принимаютъ государство за церковь и возстають противъ перваго, отрицая второе " <sup>2</sup>).

"Даруя же всеобщую свободу исповъданія, государство достигнеть также не только политическихь, но и глубоко нравственныхь цёлей. Оно здёсь, прежде всего, конечно, спасаеть себя и свой принципъ отъ громадной опасности. Оно знаеть, что, смѣшивая религіи и государственный принципъ, оно тѣмъ самымъ осуждаеть себя на политическія осложненія, каждый разъ, какъ возникнуть религіозные споры или сомнѣнія. Каждый еретикъ, отрицая истину государственной церкви, невольно будеть отрицать и само государство. Гдѣ церковь и государство слиты, тамъ невольно и неизбѣжно рождается мысль, что не церковь, а государство проповѣдуетъ и защищаеть данную истину, а слѣдовательно, отрицая данную истину, нужно отвергнуть и то государство, которое

<sup>1)</sup> lb. crp. 1.

<sup>2)</sup> lb 4.

ее пропов'єдуеть. Здісь церковь, какъ бы, скрывается за государство, и въ глазахъ еретика не церковь оказывается заблуждающейся и неправой, а само государство. Трудно предвидіть ті страшныя опасности, которыми грозить государственному строю подобное положеніе діль. Основы государственной жизни должны стоять вні щекотливой сферы религіозныхъ уб'єжденій и не должны компрометировать свою устойчивость зависимостью отъ тіхъ или иныхъ вітрованій и мнівній. Государство должно стоять выше среды богословскихъ смуть и церковныхъ раздоровь ". 1).

Приведенныя выписки легко могуть оставить впечатлѣніе теоретическихъ утопій, разграниченій и страховъ, преувеличеній, вопа fide родившихся подъ перомъ государственника; но такое впечатлѣніе было бы большою ошибкой. Въ русское общество такъ мало проникають свѣдѣнія о расколѣ, что даже юристы иной разъ съ недоумѣніемъ спрашивають себя и другихъ, существуеть ли дѣйствительно, напр., грозная штунда, да и что она такое? можетъ ли быть, что цифра раскольниковъсектантовъ давно перешла число десяти, если не пятнадцати милліоновъ?

Между тъмъ, не всегда дъло стояло такимъ образомъ: въ шестидесятыхъ годахъ, въ пору общаго оживленія общественныхъ интересовъ въ связи съ реформами, въ которыхъ московскимъ старообрядцамъ "слышалась ихъ старина", литература о расколъ занимала крупное мъсто, захвативъ затъмъ и семидесятые года.

Въ журналахъ "Дѣло", "Отечественныхъ Запискахъ", "Вѣстникѣ Европы", "Невскомъ Сборникѣ", помѣщались статьи Щапова, Вишнякова, Костомарова, Аристова ("Время" 1862 г.), Фармаковскаго, Максимова и др., а рядомъ съ этимъ появлялись монографіи о расколѣ Нильскаго, Мельникова, Солнцева и др. Въ 1863 г. является капитальный трудъ Н. Варадинова: "Исторія распоряженій по расколу" въ видѣ отдѣла исторіи М. В. Д., а въ 1875 году Министерство Внутреннихъ Дѣль печатаетъ Собранія постановленій по части рас-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jb. 3.

кола, съ 1734 года, большая часть которыхъ не вошла ни въ Сводъ законовъ, ни въ полное собраніе. Еще въ 1881 г. внигу "Русскіе диссиденты, старов'єры и духовные христіане", І. Юзовъ начинаетъ словами Гакстгаузена по поволу раскола "Россія должна бы взглянуть на это дело очень серіозно, она не воображаеть, вакія опасности грозять ей съ этой стороны", и заканчиваеть книгу упрекомъ, обращеннымъ къ изследователю Емельянову, утверждавшему въ "Отечественныхъ Запискахъ" (№№ 3 и 5 1878 г. въ статъв "Раціонализмъ на ють Россіи"), что штунда будто бы вознивла на остатвахъ прежнихъ ученій хлыстовъ, скопповъ. При этомъ І. Юзовъ весьма основательно зам'вчаеть, что "появленіе штундизма легко могли подготовить такія секты, какъ молокане, духоборцы и, наконецъ, крайняя секта старовърія-немоляки, о которыхъ есть свёдёнія, что они были въ Одессё уже въ 1845 г.".

Въ этой полемикъ важно отмътить совершенно забытый въ текущей литературъ о сектантствъ, но крайне важный съ государственной точки зрънія, фактъ, что старовъріе, — какъ это блестяще доказываеть книга Юзова (стр. 74—91) въ періодъ существованія немоляковъ ръшительно вступило на путь раціонализма, а слъдовательно, находится въ родствъ съ нынъшней, а тъмъ болъе прежней штундой. Неудивительно, что въ той же полемикъ, гдъ въ Юзовъ чувствуется человъкъ шестидесятыхъ годовъ, звучить очень опредъленно нота сочувствія къ штундистамъ.

"Вражда и презрѣніе, которыя возбудили противъ себя хлыстовщина и скопчество во всемъ народонаселеніи, не могутъ не отразиться, говоритъ Юзовъ (стр. 180), на штундизмѣ, если народъ будетъ смѣшивать эти секты. Г. Емельяновъ безсознательно дѣйствуетъ въ руку тѣхъ, которые сознательно стремятся объединить штундизмъ съ хлыстовщиной. Очень можетъ быть, что большая доля вражды и недовѣрія православныхъ къ штундистамъ должна быть отнесена на счетъ этого недоразумѣнія".

Несомнънная симпатія къ штундизму, какъ раціоналистической сектъ, звучить въ этихъ словахъ, хотя, по мнънію Юзова, штундизмъ представляетъ собою переходную ступень отъ православія къ молоконамъ, духоборцамъ, немолякамъ, которые "больше раціоналисты, нежели сами штундисты" 1).

Раціоналистическая штунда не явилась, какъ показали последнія дватцать леть, переходной ступенью оть молокань и другихъ въ православію, а напротивъ, увлекла прусскихъ раціоналистовъ далеко въ сторону отъ всякой вѣры. въ крайній мистицизмъ, какъ напр. во вновь народившейся вътви штунды Малеванщинъ. Съ хлыстами и скопцами штунду не смѣшали и не смѣшиваютъ, и литературѣ не пришлось пока 2), какъ совътовалъ Юзовъ, "выяснять это недоразумъніе". Да не пришлось ей и вообще долго заниматься штундизмомъ; потому ли это случилось, что общественное внимание обратилось въ другую сторону, или по другимъ более домашнимъ причинамъ, но только постепенно въ последующія дватцать лътъ все ръже проникають въ печать хвалебные отзывы о жизни штундистовъ, о высокомъ значеніи ,,раціоналистической севты". Большое развитие получаеть антисектантская литература, руководимая преимущественно духовными лицами и тавъ вакъ спеціально духовныя изданія читаются у насъ мало, то общественное вниманіе, д'ы тствительно, уже по незнакомству съ новъйшимъ сектантствомъ, не направляется въ ту сторону, откуда, по Гакстгаузену, грозить опасность.

За то все горячье указываеть на эту опасность спеціальная литература; появляется рядь монографій и брошюрь, общій характерь большинства которыхь полемическій на догматической почвь; — есть рядь капитальныхь сочиненій и объективнаго характера, напримърь "Въроученіе малорусскихь штундистовь" 1886 года А. Ушинскаго и "Южнорусскій штундизмь" священника Рождественскаго, 1889 года, затымь въ 1898 г. появляется большой трудь П. П. Оболенскаго "Критическій разборь въроисповыдованія русскихь сектантовь раціоналистовь духоборцевь, молокань и штунди-

<sup>&</sup>lt;sup>х</sup>) Раціонализмъ на югѣ, стр. 179.

<sup>2)</sup> Есть попытка основать въ литературъ штундо-хлыстовъ, (Мис. Обозр. іюнь 1901 г. стр. 855), но слабо обоснованная. Объ этомъ ръчь впереди.

стовъ". Уже болъе одностороннимъ по направленію является "Краткій очеркъ штундизма" священника Стрёльбицкаго, изданный въ 1899 году. Въ томъ же году обращаеть на себя вниманіе "Краткая исторія и въроученіе русскихъ раціоналистическихъ и мистическихъ ересей" священника-миссіонера Н. Кутепова; вообще замъчается преобладание основательныхъ историческихъ работъ, среди которыхъ выдёляется такая монографія какъ "Расколь на Дону" г. Дружинина. Есть очень интересное психологическое изследование профессора Сикорскаго "Эпилемическія вольныя смерти и смертоубійства въ Терновскихъ хуторахъ (близъ Тирасполя)"; почтенный профессоръ сдёлаль, если не ошибаюсь, первый опыть подойти съ научной стороны къ ряду психопатическихъ явленій, переходящихъ, напримъръ, въ Малеванщинъ, въ эпидемическія формы помъщательства на почвъ раскола и сектантства: здъсь обследованъ на месте и анализированъ случай самозарытія старообрядческой семьи Ковалевыхъ съ цёлымъ рядомъ обитателей Терновскаго скита зимою 1896 года. Строго объективное изложение ужасныхъ фактовъ, напоминающихъ 1) колдективное самоубійство двухъ семействъ, состоящихъ изъ 36 душъ-1827 году въ сель Копенахъ Саратовской губерній (Иванъ Юшкинъ и другіе Спасова согласія), приводить въ концъ концовъ проф. Сикорскаго къ слъдующимъ наставительнымъ строкамъ: "никогда печальное состояніе раскола не обнаруживалось въ болбе мрачныхъ краскахъ, какъ въ Терновской драмъ. Поэтому не должно быть въ отношеніи несчастныхъ сектантовъ иного чувства, кромъ безграничной жалости и иного отношенія, кром'є самых искренних братскихъ усилій къ примиренію и объединенію съ ними. Каковы бы ни были понятія о расколь съ догматической и обрядовой стороны, нельзя не признать того факта, что всъ держащіяся старой въры — дъти того же добраго русскаго народа, что они строго хранять въ себъ всъ его народныя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Варадиновъ. Исторія Министерства Внутреннихъ Дѣлъ 221 н. VIII.

черты и остаются върными народному духу даже за предъ-

Въ виду этого истинная забота о нихъ (а не одни догматическія словопренія съ ними) является самымъ настоятельнымъ и самымъ неоплатнымъ долгомъ цервви и государства " 1).

Въ новъйшихъ брошюрахъ замъчается, какъ я упоминалъ выше, въ связи съ общимъ характеромъ современной литературы послъдняго десятильтія, строгое отношеніе къ сектантству, въ особенности къ штундизму; таковы брошюры "О штундъ и протестантствъ" г. С.П. 1891 года, "О современномъ русскомъ сектантствъ протестантскаго характера" Дмитрія Скворцова 1899 г. и "О штундизмъ и мърахъ борьбы съ сектою" В. М. Скворцова 1894 г.

Совсемъ другую картину представляетъ журнальная литература, въ которой стоить особнякомъ въ періодической литературь, въ смысль систематическаго противодыйствія штунлизму — спеціальный ежем всячный журналь ,, Миссіонерское Обозрѣніе", редакторомъ-издателемъ котораго состоитъ чиновникъ особыхъ порученій при оберъ-прокуроръ Святьйшаго Синода В. М. Скворцовъ. Другіе журналы, напримёръ "Вёстникъ Европы" во внутреннемъ обозрѣніи (январь 1895 г.), обсуждающіе съ законодательной точки зрінія "законь 1894 г.", противъ штунды и "Въстникъ Права" (апръль-май 1891 г.) въ статъв "Бракъ раскольниковъ по закону 19 апредя 1874 г. "-подходять къ вопросу о штундъ съ юридической стороны вполнъ безпристрастно; въ особенности нужно также отозваться о стать в ,, Къ вопросу о южномъ сектантств " Z. Z. въ журналѣ Странникъ (№ 5 за 1888 г.), написанной, судя по содержанію, священникомъ; здёсь не отрицается по вопросу о возникновеніи штундизма важность вопросовь о томъ, кюма и кака 2) удовлетворялись и должны были быть удовлетворены законныя духовныя потреблости народа. Въ 1897 г. (январь "Новое Слово") появляется статья В. Бородаевсвой-Ясевичъ "Очеркъ изъ исторіи сектантскаго движенія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эпид. вольп. смерти, 1897 г. пр. И. А. Сикорскаго, стр. 99.

<sup>2)</sup> Курсивъ автора.

въ Екатеринославской губерніи"; здёсь чувствуется свёжан струя въ томъ смыслъ, что авторъ, по собственному побужденію, на містах знакомится съ сектантством (баптизмом и штунлой): это обстоятельство позволяеть надъяться, что на этомъ пути и далбе будуть являться факты, которые въ случат налобности могли бы служить коррективомъ всегла возможныхъ увлеченій въ литературъ борящейся, антисектантской стороны, въ литературъ миссіонерской. Наконецъ, необходимо указать на богатый матеріаль для изученія сектантскаго движенія, заключающійся въ сборникъ, изданномъ въ 1898 г. въ Кіевъ В. М. Скворцовымъ подъ заглавіемъ "Дъянія 3-го всероссійскаго миссіонерскаго събада въ Казани по вопросамъ внутренней миссіи и расколосектантства, съ приложеніями: постановленій 2-го миссіонерскаго събзда въ Москвъ, правилъ о миссіи, мнънія комитета министровъ о штундъ и кассаціоннаго ръшенія Сената о запрещенныхъ сектантскихъ собраніяхъ".

Въ заключение этого отдъла для иллюстрирования серьезности нынъшняго положенія и для ближайшаго выясненія состоянія раскола и сектантства, охватившихъ центръ Россіи со всъхъ сторонъ-съ запада, съ съвера и особенно съ востока и юга, причемъ быстро поглощающій остальныя штундизмъ добрался уже до Орловской губерніи, я позволю себъ привести выдержки и дать въ видъ извлеченій рядъ новъйшихъ фактовъ изъ Миссіонерскаго Обозрънія за 1900 г. (февраль и ноябрь). Прежде всего обращаеть на себя вниманіе статья "Мое путешествіе на Ураль и Уральскіе сектанты" "еговисты" извъстнаго знатока раскола Н. И. Ивановскаго 1), котораго я лично зналъ въ Казани въ качествъ эксперта по расколовъдънію еще четверть въка тому назадъ; строгая объективность Н. И., также какъ и компетентность его, теоретическая и практическая, не подлежать никакому сомниню. Вотъ что онъ разсказываеть: въ іюнъ 1899 г. ему пришлось явиться въ засъданіе Троицкаго окружнаго суда въ г. Челябинскъ въ качествъ эксперта по

т) Миссіонерское Обозрвніе, февраль, стр. 264.

дълу о казакъ Новокрещеновъ; по пути въ Самаръ ему пришлось наблюдать, съ какой энергіей и удачей действоваль "бъгунскій наставникь" Савва Анисимовъ для возвращенія одной дівушки Елизаветы въ лоно бітунства; здісь интересно тяготеніе къ православному венчанію со стороны только что вышедшихъ изъ бычнства, жиловыхъ бъгуновъ", причемъ эти отступники стараются однако, сдёлать это безъ исповъди и причастія; особенно послъднее считается ими за освверненіе; въ данномъ случав мать Елизаветы, содвиствуя Саввъ Анисимову и желая удержать дочь въ бъгунствъ устраненіемъ соблазнявшаго ее в'внчанія, запретила ей исповъдываться и причаститься, и Елизаветъ пришлось остаться въ дъвушкахъ, такъ какъ "сводныхъ браковъ", по благословенію родителей жиловые б'єгуны совствив не признають. Воть, далье, краткое спокойное изложение Н. И. Ивановскимъ дъла о казакъ Новокрещеновъ: "обвинялся казакъ Новокрещеновъ въ распространении секты, которая по всёмъ признажамъ есть младоштундизмъ, т. е. штундизмъ, отрѣшенный отъ баптизма. Обвиненіе было предъявлено по 1-й части 196 ст. улож. о наказ.. т. е. за совращение въ секту извъстнаго лица. Предварительное слъдствіе было ведено вмъстъ съ тъмъ и по третьей части той же статьи, т. е. за склоненіе въ секту другихъ, хотя и безъ последствій совращенія.

Но судебная палата оставила последнее безъ уваженія и предала обвиняемаго суду только по первой части. Совращенный, вызванный въ качестве свидетеля, отказался, какъ и можно было ожидать, отъ того, что быль совращенъ подсудимымъ, хотя и не отрицалъ, что онъ сектантъ. Чрезъ другихъ свидетелей подтвердить обвиненіе оказалось невозможнымъ, и подсудимый признанъ невиновнымъ. Между темъ, сволько можно судить, по некоторымъ показаніямъ, пропаганда штундизма не дремлетъ и иметъ успехи въ прилегающихъ къ Челябинску деревняхъ" 1).

Чувствуется глубокое огорчение неудачей обвинения въ пропагандъ штундизма, о которомъ немного ниже авторъ го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I. c. 268.

ворить: что независимо отъ раскола, Зауралью начинаетъ угрожать новый болбе страшный врагь — штунда и другія секты; но туть же, говори о томъ, что для борьбы съ ломъ требуется отчетливое знаніе старопечатныхъ борьбы профессоръ прибавляетъ, OTP пля штундою. требуется такое же знаніе библіи, "при этомъ и самые вопросы, говорить онь, совершенно иного рода, требующіе общаго богословскаго образованія, которое, правда, и въ первомъ случав нелишне; очень ввроятно, что именно это общее богословское образованіе, которымъ владветь Н. И., двлаеть то, что онъ не только не призываеть "судебныхъ скорпіоновъ" по поводу разсказаннаго процесса, но даже не вспоминаетъ о нихъ какъ о средствъ борьбы. Мы увидимъ лалъе. далеко не всѣ изслѣдователи такъ достойно страстно касаются судебной деятельности: все сказаль Н. И., не пропустиль, что палата прекратила обвинение по 3-й части 196 ст., но туть же упомянуль, что самый факть "склоненія" оказалось невозможнымъ подтвердить, изъ чего ясно, что и палата, и судъ поступили правильно.

На обратномъ пути, по приглашении миссіонера Романовскаго, Н. И. зафзжаетъ въ деревню Тагилъ, гдф была назначена миссіонеромъ бесёда съ представителями "секты еговистовъ или съ последователями общества Деснаго братства". "Еговисты представляють изъ себя, говорится далье, секту настолько фанатичную и вредную какъ въ религіозномъ, такъ и въ гражданскомъ отношеніи, что на ней следуеть остановиться. Они отрицають ученіе о Богь, какъ Духь, проповъдуя, что Богъ есть такой же человъкъ, только "мудръйшій изъ всёхъ мудрецовъ", — отвергаютъ ученіе о Господ'я нашемъ Іисусъ Христъ, какъ единородномъ Сынъ Божіемъ, называя Его "распятымъ Еговою", "человъсобогомъ", -признаютъ Его рожденіе отъ Дѣвы естественнымъ, глумясь надъ матерью Господа. При этомъ они отрицають и общественный порядовъ; "чины и красныя штаны "признаютъ" за дурь и прелесть сатаны", проповъдують всеобщее равенство и бредять о земномъ 1000 летнемъ царстве въ Герусалимской республикъ, которое изображаютъ въ самыхъ яркихъ, фантастическихъ чертахъ матеріальнаго довольства и благополучія (1). На этомъ собесъдованіи, назначенномъ для обсужденія вопроса о Богъ, какъ существъ духовномъ, во главъ еговистовъ явилась ихъ учительница, бойкая фанатичная еговистка, лътъ тридцати, нъкая Марья Ручьева. Она постоянно перебивала рѣчь миссіонера и доходила до явныхъ оскорбленій, требуя прочтенія и опроверженія доводовъ, представленныхъ ею въ тетрадкъ; содержание послъдней, установлявшее теорію челов'якобога, сводилось къ ряду текстовъ безъ всякой связи, массъ историческихъ именъ, напр. упомянута Елизавета Криднеръ съ такимъ примъчаніемъ: "русская изъ православныхъ... она въ Швейцаріи въ 1814 году накормила 10,000 человъкъ одной краюшкой хлъба". Вообще нельпость содержанія тетрадки заставила миссіонера высказать, что онъ автора считаеть больнымъ человъкомъ. Когда послъ этого Н. Ив. началь излагать положительное учение о Богъ, какъ Духъ, то Ручьева съ единомысленниками ушла съ беседы: тогда Н. И. обратился въ присутствующимъ православнымъ со своимъ заключеніемъ, охарактеризовавъ секту еговистовъ какъ богохульную и безобразную, отъ которой остается только бъжать, при этомъ онъ убъждаль ихъ не прельщаться проповъдуемою сектантами свободою, братствомъ, равенствомъ и полнымъ матеріальнымъ довольствомъ и благоденствіемъ. Слёдуеть заметить, что упомянутыя здесь: свобода, братство и равенство, не имъющія, разумъется, ничего общаго съ завътами французской революціи, относятся въ, такъ называемому, хиліазму, тысячельтнему благоденствію святыхъ, о которыхъ говорится въ 4-мъ стихъ 20 главы Апокалипсиса: "они ожили и царствовали со Христомъ тысячу лътъ". Учение это пронивло въ христіанскую среду изъ Іудейства и связано съ ожиданіемъ вторичнаго пришествія Мессіи. "Съ тяжелымъ чувствомъ оставили мы Тагиль, это скопище всевозможныхъ сектантовъ, — продолжаетъ профессоръ 2), размышляя, чего, чего только нъть на Руси святой и до какихъ уродливостей

2) Ibid. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Миссіонерское обозрѣніе 1900 г., февр. 271.

доходить наше сектантство; вскоръ послъ нашего отъъзда, здёсь происходиль большой соборь 1) бёгуновь, на который прівзжаль и главный наставникь бегунства, живущій въ предълахъ Ярославля и очень ръдко оставляющій невыдомую 2) свою резиденцію, Романъ Логиновъ, преемникъ Никиты Семенова, извъстнаго въ исторіи бъгунства по составленію "статей, породившихъ внутренній раздоръ и расколь". Не поъхавъ на вторую бесъду, "чтобъ не мутить болъе свое чувство и не дождаться чего либо еще худшаго", Н. Ив. посовътоваль миссіонеру Романовскому быть осторожнье, такъ какъ съ положительными невърами, притомъ фанатично настроенными, "трудно говорить о въръ". На прощание Еговисты прислали профессору въ Казань посланіе, озаглавленное следующимъ образомъ. "Посланіе Вговистовъ Его Превосходительству, Профессору, Доктору смертной заразительной Богословіи, езавеленой медицины, Г. Ивановскому". Начинается письмо словами "ну же Панъ-Шайтанъ, докторъ волшебной медицины... попробуемъ-ка выбить у тебя изъ ушей твоихъ седьмиглавыя заклепки семью ударами 100 пудовымъ молотомъ, и ты услышишь что Вгова проповедуетъ миръ, свободу и благоденствіе всёмъ народамъ"... При письмё приложена была особая тетрадка подъ заглавіемъ "коль въ горло. вбиваемый семью ударами 100 пудовымъ молотомъ истины".

Интересно сопоставить съ этими изступленными людьми адвентистовъ, сектантовъ мистиковъ, о которыхъ имъются интересныя свъдънія въ трудахъ 3-го миссіонерскаго съъзда 3). Это новое религіозное движеніе въ средъ штундистовъ Екатеринославской эпархіи тоже характеризуется върою въ скорое пришествіе Іисуса Христа и въ тысячелътнее царство праведныхъ. Если прибавить къ этому празднованіе Субботы вмъсто Воскресенія, то кромъ этихъ трехъ особенностей во всемъ остальномъ ученіе адвентистовъ представляется тождественнымъ съ ученіемъ баптистовъ, отъ которыхъ и пошло

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ мой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курсивъ мой.

Дѣянія 3 Вс. Мис. Съѣзд. стр. 143.

это движеніе въ лицѣ баптистскаго проповѣдника Вилліама Миллера, родившагося въ 1781 году. Въ 1-й разъ идеи адвентистовъ были брошены въ среду сектантовъ дѣятельнымъ агентомъ баптистской секты Г. Перкомъ, который не такъ давно, лѣтъ 10 тому назадъ, разъѣзжалъ по югу Россіи и цѣлыми массами распространялъ листы и брошюры съ изложеніемъ своихъ идей. Постоянное напряженіе чувствъ и мыслей въ ожиданіи скораго пришествія Іисуса Христа сильно ослабляетъ жизненную энергію адвентистовъ, отражаясь роковымъ образомъ на ихъ матеріальномъ благосостояніи.

Возл'в ободранной покосившейся хаты, близъ заброшеннаго огорода сидять эти фанатики, забросившіе всякую работу, въ чистыхъ бълыхъ сорочвахъ съ непокрытой головой; вялость движеній, медленность річи и взоръ тусклыхъ безжизненныхъ, устремленныхъ въ даль глазъ говорять о глубокой апатін 1). Воть какъ изображается далье первый моменть новаго царства праведныхъ или святыхъ; это-картина страшнаго суда, показывающая, что при высокой степени наивности и невъжествъ, сближающихъ ихъ съ Еговистами, эти апатичные сектанты вполнъ сознательно однако наблюдають окружающую ихъ жизнь. "Самый процесъ страшнаго суда у алвентистовъ изображается въ чертахъ чисто антропоморфическихъ, говорится въ рефератъ 2)-заимствованныхъ изъ практики судопроизводства въ окружныхъ судахъ съ председателемъ, адвокатомъ и присяжными заседателями". "Кто заступаетъ мъсто ходатая для праведниковъ?" предлагается вопросъ. Отвътъ дается, на основания 1 Іоан. 2, 1, въ томъ смыслъ, что ходатаемъ будетъ Інсусъ Христосъ.— "Будуть-ли употреблены при суд'в также книги?" Отв'еть, на основаніи Откр. 20, 12, дается утвердительный. Изъ дальнъйшихъ разсужденій автора оказывается, что роль присяжныхъ засъдателей выпадеть на долю адвентистовь, потому что изъ всёхъ христіанъ только они одни имёють право назваться "святыми, а святые, по словамъ ап. Павла (1 кор. 6, 2), будуть судить міръ".

<sup>1)</sup> ibid 151.

<sup>2)</sup> ibid 145.

Въ то время, какъ во слъдъ нашей древней сектъ іудействующихъ появляется рядъ субботниковъ на востокв и на югь, -- въ ньдрахъ еврейской въры на юго-западъ въ Кишиневъ вознивла новая секта ревизіонистовъ евреевъ, тяготъющихъ въ христіанству; по крайней мъръ, въ Миссіонерскомъ Обозрѣніи 1900 г. за февраль А. Я. Дородницынъ, называя основателемъ этой секты недавно умершаго въ Кишиневъ адвовата Рабиновича, передаеть о следующемъ случае, имевшемъ не такъ давно мъсто въ Одессъ . . . Въ многочисленномъ еврейскомъ обществъ выступилъ ораторъ молодой еврей и произнесъ пламенную ръчь на ту тему, что оправданіе Дрейфуса налагаеть на евреевь обязанность поразмыслить въ душт о другомъ несправедливомъ приговорт, произнесенномъ 19 въковъ тому назадъ надъ Іисусомъ Христомъ изъ Назарета, и пересмотртть его процессь. Хотя большинство стало въ опозицію, но нашлись и сочувствующіе, а затъмъ, сообщаетъ г. Дородницынъ, "идея пересмотра (revision) суда надъ Христомъ пріобрътаеть многочисленныхъ сторонниковъ, главнымъ образомъ, въ средъ молодыхъ людей, которые въ еврейскомъ міръ получили названіе ревизіонистовъ 1. Набрасывая общую картину ноложенія сектантства и раскола въ Россіи, весьма важно упомянуть теперь же о томъ, что предпринятое сто лътъ тому назадъ возсоединение старообрядцевъ съ православною церковью въ томъ культъ, который носить общее названіе единовърія, явилось принципіальнымъ признаніемъ со стороны православной церкви второстепенности обрядовой стороны, слишкомъ долго раздълявшей Русское Государство въ дёлё вёрованія. Дёйствительно, время беретъ свое, и мы видёли на приведенныхъ уже примёрахъ, что постепенное вымираніе уваженія къ обрядности вообще въ человъчествъ, и въ Россіи въ частности, въ ученіяхъ даже крайнихъ сектъ, даже старообрядства, какъ будетъ показано ниже, обусловливаеть нынъ все больше и больше церковныя разногласія принципіальнымъ, а не обрядовымъ разномысліемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) М. Об. Февр. 334.

Если теперь возможно даже представить себъ сближение христіанства съ еврействомъ, то не приходится удивляться тому, что въ разныхъ сектахъ, внутренняя догматическая организація которыхъ покоится обыкновенно только на авторитеть вожаковь, все чаще и чаще намычаются общія у нихь догматическія точки, и секты легко сближаются; нельзя не отмізтить также, что въ раціоналистических сектахъ, иміющихъ въ литературъ общее название "духовныхъ христіанъ", въ отличіе отъ старообрядства (Юзовъ), главнымъ двигателемъ въ ихъ непрестанномъ поступательномъ движеніи является освободительная тенденція, свойственная раціонализму. Подъ вліяніемъ все крѣпнущей критической мысли все дальше уходять эти секты отъ прежнихъ обрядовыхъ споровъ въ ту. область свётской мысли и политики, гдё имъ легче встрётиться другь съ другомъ; вотъ тоть законъ, въ силу котораго молованство, духоборчество и даже мистическія секты, какъ напримъръ хлыстовцы, мало по малу, какъ принято неправильно выражаться, завоевываются штундизмомъ; особенная сила, приписываемая штундь, дылать прозелитовь можеть поэтому объясняться гораздо проще безъ необходимости предполагать за ея представителями какую-то особую способность вліять на окружающее населеніе; идеи равенства, братства и свободы, почерпаемыя изъ Евангелія, въ смысль, напримьръ, братства и равенства о Христь, легко переходять на практической почвъ въ девизъ соціалистическаго характера; отръшеніе же отъ земныхъ благь въ общинъ Христовой, свободной въ духъ по правилу "Божіе-Богови", какъ мы видимъ, неръдко является почвой, на которой развивается практическій или теоретическій коммунизмъ сектантовъ.

Интересно, что именно на этой почвъ совершается постепенное сближение раціоналистическихъ сектъ не только между собою, но даже со старообрядствомъ въ лицъ его крайнихъ сектъ. І. Юзовъ упоминаетъ 1), что секта бъгуновъ, отдълившаяся отъ старообрядцевъ въ концъ восемнадцатаго въка, а въ сущности представляющая собою то же старообрядство,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Русскіе диссиденты С.П.Б. 1881 г., стр. 116.

но только не осъдлое, а самодвижущееся, --- комментируя идеи своего основатели Евфимія, доходила до коммунистическихъ утопій, сходясь въ этомъ съ въроученіемъ секты "общихъ", отдълившихся отъ молованъ. Религіозное міросозерцаніе всъхъ раціоналистических секть неразрывно связано съ извъстнымъ представленіемъ объ общественномъ стров; этотъ последній основань на техь началахь, которыя личными толкованіями сектантовъ выводятся изъ Евангельской заповъди о любви и равенствъ христіанъ между собою, и вотъ Юзовъ, цитируя статью В. Л. Фармаковскаго 1), повторяеть за нимъ, что расколь представляеть изъ себя нёчто вроде федераціи политико-религіозныхъ согласій, и что несокрушимую прочность и силу раскольничьей федераціи даеть, главнымъ образомъ, братство лицъ и общины. Мы выше видёли организованную силу бъгунства, и въ настоящее время собирающаго соборы тамъ, гдъ проф. Ивановскій не безъ основанія нашель неудобнымъ и лишнимъ оставаться.

На почвѣ начатаго сто лѣтъ назадъ церковнаго сближенія между православіемъ и старообрядствомъ мы видимъ другую картину: торжественно привътствуетъ Святъйшій Синодъ единовърческую церковь въ посланіи отъ 26 окт. 1900 г. по поводу столътняго юбилея единовърія: "съ величавой торжественностью "2) отпраздновань этоть юбилей въ Москвъ, въ Петербургъ, Перми, Екатеринбургъ, Самаръ и т. но хроникеръ Миссіонерскаго Обозрѣнія, резюмируя положеніе, говорить: такимъ образомъ, въ существъ дъла-столътняя судьба единовърія страдальческая: его ненавидить и травить, старается стереть съ лица земли сильный своею сплоченностью и капиталомъ расколъ, его не любить, не цънить, не поддерживаеть православный мірь, смотрящій на единовърје или безучастно, или безнадежно, какъ на нъчто мертворожденное или же свысока, какъ на нъчто низшее, переходное 3).

3) 601, ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отечеств. записки 1866 г. за ноябрь и декабрь, стр. 641.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Миссіон. Обозр. ноябрь 1900 г., стр. 597.

Итакъ единовъріе не нъчто отдъльное, оно входить въ составъ той же православной церкви, но колеблящихся чадъ его надо защищать отъ "злобствующаго раскола", надо импонировать этому сильному расколу, и въ самомъ дълъ справедливо отмътить, что духовенство, въ особенности Московское, дълаетъ это и дълаетъ весьма торжественно.

22-го октября "въ прекрасной аудиторіи" при Сергіевской въ Рогожской церкви открылось первое собесвлование со старообрядцами (всёхъ бесёдъ въ 1900 г. было предположено 22). Въ 12 часовъ дня послъ литургіи въ крестномъ шествіи при колокольномъ звонѣ внесены были въ аудиторію святыя иконы 1), по совершеніи молебна съ водоосвященіемъ преосвященнъйшій Парфеній, ставъ на устланное краснымъ сукномъ и покрытое ковромъ мъсто предъ аналоемъ, прочиталъ притчу о съятелъ и далъ враткое разъясненіе. Посл'я всего всенародно было проп'ято п'ясноп'яніе церковное. Собесъдование открылъ О. Марковъ. Какъ обывновенно делають миссіонеры, на далеко не столь торжественныхъ собесъдованіяхъ съ сектантами, "О. Марковъ изложиль сначала правильное, основанное на словъ Божіемъ..... понятіе о Святой Новозав'єтной церкви христіанской православной", затъмъ начались пренія: "въ качествъ возражателя вышель, заявившій себя въ прошломь году внимательнымь слушателемъ бесъдъ, старообрядецъ П. Т. Дехтеревъ. Достойно замечанія, что онъ ныне заявиль о себе, что онъ плохой старообрядець, а потомь, въ порывъ своихъ разглагольствованій, признался, что онъ старообрядчества не держится, что онъ "космополитъ" 2). Оспаривая тезисъ о единствъ вселенской церкви. Дехтеревъ сперва настойчиво добивался отвъта на вопросъ, принадлежать ли инославныя церковныя общества запада къ единой Соборной и Апостольской церкви, а затымь перешель къ вопросу о томъ, что такое государственное право и входить ли оно въ понятіе церкви? Почему иногда духовная власть ищеть помощи у свётской противъ

<sup>1)</sup> Миссіонерское Обозрвніе, ноябрь 1900 г., 592 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 594.

раскольниковъ и сектантовъ, почему только церковнымъ мечомъ ученія не борется церковь; затімъ "совопросникъ пустился въ разглагольствование о различныхъ статьяхъ законовъ, преследующихъ сектантство, и тутъ-же ополчился противъ събзда миссіонеровъ въ Казани" 1). Послъ Маркова заговориль начетчикъ старообрядець Австрійскаго толка Петровъ, бывшій ранье учителемъ единовърческой школы (sic). Послъ того, какъ отецъ Марковъ, возражая Петрову, возстановиль ясное опредъление признаковь Святой Церкви, начетчикъ, "обратясь къ публикъ, началъ смиренную хитрую ръчь о манеръ православныхъ собесъдниковъ и здъ находящихся" вести бесъду не о главъ, а о хвостъ, "что де и сегодня они начали бесъду тоже съ хвоста" 2). Смыслъ этого замъчанія быль тоть, что, по мивнію начетчика, до опредвленія единства церкви надо было поговорить объ основаніяхъ разногласія съ старообрядцами.

Корреспонденція Миссіонерскаго Обозр'внія заканчивается меланхолическимъ зам'вчаніемъ, что среди слушателей видны были изв'встные старообрядцы Онисимовъ и бывшій секретарь раскольническаго архіерея К. Перетрухинъ, "но ни тотъ, ни другой съ возраженіями почему-то не выступили"...

Нѣсколько каррикатурный образъ Дехтерева всетаки заставляетъ задумываться надъ тѣмъ, что на собесѣдованіи со старообрядцами, возражатель, выступающій въ присутствіи "извѣстныхъ старообрядцевъ", развязно заявляеть, что онъ плохой старообрядецъ и даже вовсе не старообрядецъ, и что онъ космополить; между тѣмъ еще въ прошломъ году онъ былъ "внимательнымъ слушателемъ", нынѣ же, видимо волнуясь "сбиваясь, путаясь и перескакивая, толкуетъ о церковномъ мечѣ и о статьяхъ, преслѣдующихъ сектантство". Тяготѣніе ли это въ сторону сектантства или нѣтъ, во всякомъ случаѣ это признаки распаденія, безъ перехода въ единовѣріе, старообрядства, дождавшагося постыднаго факта въ своей средѣ—появленія подложныхъ мощей.

<sup>1) 595</sup> ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 596.

Подробныя свёдёнія объ этомъ подлогё находятся въ Миссіон. Обозр. ноябрь (стр. 625), въ видё разоблаченія секретнейшаго распоряженія раскольничьяго Московскаго лжевладыки Каргушина объ отобраніи изъ моленныхъ новыхъ антиминсовъ, въ кои вложены были окружническими лжеепископами подложныя мощи мнимыхъ мучениковъ грузинскихъ, обрященные въ одной пещере, но оказавшіеся потомъ трупными останками черкесъ и зайца.

Такъ какъ въ дальнъйшемъ изложени объ отношени суда къ сектантамъ и раскольникамъ мнъ придется преимущественно говорить о штундистахъ, то и здъсь, въ виду необходимости предварительнаго ознакомленія со штундой въ общей картинъ современнаго сектантства, я долженъ буду нъсколько подробнъе коснуться именно столкновеній со штундистами какъ со стороны духовныхъ и свътскихъ властей, такъ и со стороны православнаго населенія.

Штундизмъ, оффиціально замѣченный въ Россіи въ половинѣ тестидесятыхъ годовъ, но появившійся гораздо раньше, всетаки моложе всѣхъ остальныхъ крупныхъ сектъ, поэтому ему свойственны и теперь еще въ порядкѣ историческаго развитія такія перемѣны, что едва ли штундизмъ прежній и современный для политика и священника могутъбыть признаны равнозначащими. Въ виду этого, не претендуя давать очеркъ исторіи штундизма, я, оставаясь вѣрнымъ своему плану, дамъ нѣсколько картинъ, наиболѣе характеризующихъ штундизмъ со стороны его настроенія и отношеній къ нему сосѣдей и властей—въ періоды четырехъ послѣднихъ десятилѣтій 1).

Новъйшее изслъдованіе, заключающее въ себъ историческій очеркъ штундизма, священника Стръльбицкаго (Краткій очеркъ штундизма 1899 г.), къ сожальнію, изложено недостаточно объективно и грышить рызко обозначающейся политической тенденціей. Почтенный авторъ глубоко убъждень, что насажденіе штундизма на югь Россіи слыдуеть разсма-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пока я употребляю терминъ "штундизмъ", какъ наименованіе, принятое въ литературѣ, нисколько не предрѣшая этимъ своихъ окончательныхъ выводовъ в даже отрицательнаго или утвердительнаго заключенія о самомъ его существованіи.

тривать, какъ результатъ нѣмецкой завоевательной политики, продолжающей донынѣ высылать сюда своимъ эмиссаровъ.

Тавого рода взглядъ приводить его къ чрезвычайно одностороннему выводу: перечисляя 1) разныя опредёленія этоговъроученія, онъ, вопреки священнику Рождественскому и другимъ, въ сущности доходитъ до полнаго отрицанія за штундой характера религіозной секты. Отличительной чертой штундизма, кромъ протестантского характера, онъ признаеть его соціально-политическую подкладку, "въ силу которой онъ является религіознымъ в роученіемъ только по формъ, въ существъ дъла скрывающимъ политическія стремленія пропагандистовъ штундизма. Съ этой точки зрвнія, говорить онъ, догматика штундизма только пелена, прикрывающая происки нъмецкихъ дъятелей" 2); такъ какъ при проведении такого взгляда автору трудно игнорировать тоть факть, что штундизмъ вознивъ первоначально между нъмецкими колонистами лътъ за 10 ранъе того, чъмъ онъ распространился между русскими 3), то онъ, не задумываясь, предполагаетъ, что этотъ фактъ долженъ быть признанъ попыткой со стороны нъмцевъ замаскировать кажущейся борьбой съ братствами "штунды" нъмецкую политику, направленную на онъмечение русскаго народа 4).

Такъ какъ г. Стръльбиицкій въ исторической части своей работы пользуется почти исключительно матеріаломъ сочиненія свящ. Рождественскаго "Южно-русскій штундизмъ", вышедшаго за десять лътъ (1889 г.) до перваго и содержащаго чрезвычайно добросовъстно и подробно разработанную исторію штундизма, то я и возьму необходимые мнѣ примъры изъ этого перво-источника.

Еще въ шестидесятыхъ годахъ штундизмъ появился въ деревнъ Карловкъ, Елисаветградскаго уъзда, но епархіальная

<sup>1)</sup> Стр. 22. Краткій очеркъ штундизма.

<sup>2)</sup> Ihid 22

<sup>3)</sup> Ibid. стр. 198. Рождественскій, Южно-русскій штундизмь, стр. 42 и 43.

<sup>4)</sup> Ibid. 17

власть узнала объ этомъ только въ 1869 году, хотя одно-Карловкой такія же собранія крестьянъ съ временно съ сектантскимъ направленіемъ происходили въ убздахъ Одесскомъ. Ананьевскомъ и Херсонскомъ; вождемъ любомирскихъ штундистовъ былъ крестьянинъ мъстечка Любомирки, знаменитый Иванъ Рябошапка, котораго совратилъ въ штундизмъ Старо-Данцигскій колонисть Мартинъ Гюбнеръ; другой очагъ штундизма замъченъ въ 1865 г. въ деревнъ Основа Олесскаго увзда: здёсь главою явился крестьянинъ Михаилъ Ратушный, который еще въ началъ шестидесятыхъ годовъ, странствуя по монастырямъ и разспрашивая встречныхъ, какъ надо жить по Евангелію, познакомился въ Кіевъ съ Рябошанкою. Въ 1868 г. мы видимъ штундизмъ въ Кіевской губ., въ селъ Плоскомъ, Таращанскаго уъзда, гдъ пропагандистами явились Шибульскій и Тышкевичъ 1). Въ 1867 г. реформатскій пасторъ Бонекемперъ выступаетъ діятельнымъ распространителемъ братства людей Божьихъ въ нъмецкой колоніи Рорбахъ 2); затъмъ возникаетъ тъсное сношеніе между штундистами Основы и Игнатовки съ рорбаховскими сектантами, причемъ уже рядомъ съ Ратушнымъ выступаетъ извъстный пропагандисть Балабанъ 3). Этотъ Балабанъ въ 1870 г. въ Таращапскомъ увздв, "избвгая отправки казеннымъ порядкомъ", самовольно оставилъ Игнатовку и перешелъ въ село Чаплинку; здёсь онъ, пропагандируя штундизмъ, разбилъ въ зданіи волостного правленія икону Святителя Николая 4); освобожденный по недоразумёнію между властями отъ тюрьмы и преследованія, Балабанъ вернулся въ победномъ ореоле въ Чаплинку, гдъ штундизмъ сразу сталъ распрострапяться, захвативъ и село Косяковку 5).

Въ Чаплинкахъ и Косяковкъ основались два главные толка штунды: въ первомъ—духовная штунда наиболъе отри-

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Ibid. crp. 56, 70, 72, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курсивъ мой, Ibid. 58.

<sup>3)</sup> Ibid. 67.

<sup>4)</sup> Ibid, 79 n 80,

<sup>6)</sup> Ibid. 81 n 82.

цательнаго характера, - въ Косяковив - штунда баптистиче-Толки о штундистахъ распространились по скаго оттънка. губерній и начали сильно волновать простой народъ. Споры религіозные происходили на базарахъ, улицахъ, площадяхъ и шинкахъ 1). Въ теченіе всего этого періода епархіальная власть чрезъ приходскихъ священниковъ какъ въ школахъ, такъ и въ церкви защищала православіе; для этихъ дъятелей было ясно, что штундизмъ шелъ изъ нъмецкихъ колоній и главнымъ образомъ изъ колоніи Рорбахъ, гдъ "около 1858 г. было посвяно зерно ученія о назарянахь "2); парадлельно съ этимъ сектантское брожение преимущественно баптистическаго характера свиръпствовало среди херсонскихъ и другихъ нъмецкихъ колонистовъ 3), тутъ были среди менонитовъ скакуны, Іерусалимскіе друзья и гуттеры; "лютеранскіе пасторы, говорить Рождественскій, принимали разныя міры къ прекращенію народнаго броженія еще въ 1867 г., но всв ихъ старанія остались безъ успъха. Сектанты придавали болье важности и святости своимъ собраніямъ въ домахъ нежели собраніямь для молитвы въ киркахъ". На каждомъ сектантъ лежала обязанность пропагандировать свое ученіе среди лицъ встах христіанских в вроиспов в даній 4). Обыкновенно наблюдалось какъ среди русскихъ, такъ и среди нъмцевъ такое движение въ направлении въ сектантству: сперва совершался переходъ въ баптизмъ, затъмъ уже отпадение въ штунду. Характеризуя религіозное броженіе 1830, 1840 и 1850 годовъ, Рожлественскій 5) "яркимъ выраженіемъ" его признаетъ "штундизмъ, зародившійся въ 1850 годахъ" "среди русскаго народа", и заключаетъ, что развитіе штундизма стоитъ въ тъсной связи съ этимъ броженіемъ; туть-же онъ, характеризуя это броженіе, припоминаеть, что въ 1830 годахь въ землю войска Донскаго возникла секта немоляковъ (отрасль старо-

<sup>1)</sup> Ibid. 81 H 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Одес. вѣсти. 1868 г. 35, рожд. 53.

<sup>3)</sup> Ibid. 44-46, 48, 50.

<sup>4)</sup> Курсивъ мой, 44. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. 19.

обрядства, какъ мы узнаемъ дальше), что въ 1845 г. она появилась въ Одессѣ, а что съ 1860 годовъ быстро распространяется по губерніямъ Тверской, Нижегородской, Костромской, Вятской, Пермской и достигаетъ Сибири 1). Въ этотъ же періодъ маріановская секта (хлыстовская), процвѣтавшая въ 1870 годахъ въ Николаевѣ, Херсонской губ., не удовлетворяясь воспринятыми ею молоканскими воззрѣніями, становится крайне аскетической,—почему на ней можно наблюдать силу того общаго движенія къ аскетизму, которое рѣзко проявилось въ Полтавской и Екатеринославской губерніяхъ въ этотъ періодъ времени; малороссы—екатеринославцы предавались строгому посту, чтенію душеспасительныхъ книгъ и пѣнію псалмовъ.

Все это вмъстъ вліяло на образованіе штундизма, возникшаго отнюдь не одиноко <sup>2</sup>).

Вотъ говорить о немолякахъ Юзовъ 3): — осночто вателемъ немолякской въры считается донской казакъ Гавріилъ Зиминъ, житель Федосвевской станицы. Зиминъ съ малолетства быль старообрядцемь, потомь перешель въ безпоповскую севту... Происхождение немоляковь отъ старовърія отразилось отчасти и на ихъ міросозерцаніи, такъ напр. всё исправленія, сдъланныя Никономъ, они считають повреждениемъ истины, а его самого "предуготовителемъ пути развращенія передъ наступленіемъ въка духа, по которому пути почти всь россійскіе народы нын' шествують"; этоть в'якь духа по ученію немоляковъ 4) характеризуется отрицаніемъ обрядовъ духовныхъ властей, которыя хотя могуть считаться наставниками, но наравив съ простолюдинами; "истинные храмы внутри насъ. въ сердцъ"; крестъ немоляки совершенно отвергають, крещенія и бракосочетанія у нихъ нізть, повиновеніе правительству объясняется только необходимостью. Все это очень напоминаеть ученіе штунды. 3-й съёздь тоже пришель къ заключенію, что секту немоляковъ нужно считать нарождающимся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 19.

<sup>3)</sup> Pyc. auc. 82.

<sup>4)</sup> Ibid. 84.

на почет раскола раціоналистическими сектантствоми, им'вющими признаки сходства со старо-духоборствоми и нов'в тею штундою 1).

Въ виду этихъ данныхъ г. Юзовъ заключаетъ, что передовая часть безпоповщины проповъдуетъ религіозный раціонализмъ <sup>2</sup>), а остальная находится на пути въ нему, что эта послъдняя не можетъ остановиться на этомъ пути, такъ какъ вражда ко всякой іерархіи не даетъ возможности сковать и закръпить ихъ религіозныя воззрънія.

"Право свободнаго толкованія священныхъ книгъ въ виду этого, говоритъ Юзовъ <sup>3</sup>), вошло въ ихъ плоть и кровь, а тамъ, гдѣ всякій мыслящій человѣкъ имѣетъ право разрѣшать свои религіозныя сомнѣнія, опираясь на свое собственное пониманіе текста священныхъ книгъ, тамъ раціонализму раздолье"...

Раздѣленіе безпоповцевъ на большое количество согласій только помогаеть, благодаря постоянной борьбѣ мнѣній, дальнѣйшему развитію ихъ ученія, на началахъ свободнаго толкованія священныхъ книгъ и фактовъ окружающей жизни, такъ что вся масса безпоповцевъ мало по малу "превращается въ чистыхъ деистовъ" 4).

Не могу не упомянуть, что до такого же вывода о нарождающемся деизм'в доходить и проф. Титовъ <sup>5</sup>), говоря о первыхъ сектантахъ Россіи стригольникахъ; основатель ея, Псковскій дьяконъ Карпъ, наименованный стригольникомъ, потому ли что стригъ дьяковъ или потому, что самъ былъ разстриженъ, нагляд'ввшись на злоупотребленія въ духовенств'в, на поставленія на мзд'в, сталъ отрицать значеніе пастырей церкви, затёмъ, все вн'єшнее въ христіанств'в, всякихъ посредниковъ въ общеніи съ Богомъ, а сл'єдовательно, и преданіе апостольское и вс'є таинства, совершаемыя священникомъ. Эти первые раціо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣянія, 198. Курсивъ мой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 90 n 81 ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 91 ib.

<sup>4)</sup> ibid. 91.

<sup>5)</sup> Мис. обозр. 96 г. апр., стр. 16, 17; Секта стригольниковъ. Соловьевъ. Ист. Р. съ древн. врем. 1276, 77, 1427, т. IV гла. III.

налисты Руси черезъ сто лътъ, воспринявъ отъ ученаго еврея Захарія Скары глубокое уваженіе къ научному образованію, слились съ либерально-философскимъ направленіемъ караимскаго еврейства, образовавъ такимъ образомъ секту жидовствующихъ; къ этой последней примкнуло высшее общество и даже на митрополичій престоль быль возведень тайный приверженецъ севты архимандритъ Зосима 1). "Въ шестнадцатомъ въвъ, продолжаетъ Д. Скворцовъ, русское вольнодумство потеривло еще разъ видоизмвнение и опять таки въ сторону врайняго развитія отрицанія. Извъстно, что XVI въкъ быль въкомъ крайняго развитія обрядовърія, — что особенно выразилось въ постановленіяхъ Стоглаваго собора; какъ бы въ противовъсъ этой врайности обнаружилась другая-съ особенною силою ожило сектантское вольнодумство. Главными вольнодумцами того времени были нъкто Матвъй Бакшинъ и монахи Өеодосій Косой и Игнатій; они имъли много послѣдователей... Лжеученіе Бакшина было христьянско-раціоналистическою ересью, не имъвшей ничего общаго съ іудействомъ, хотя и находившейся въ прямой связи съ прежнимъ жидовствомъ 2). Говоря о XVII въкъ, тотъ же авторъ отмъчаеть далье, что рядомъ съ народившимся расколомъ раціоналистическая мысль продолжала жить и обнаружилась въ сильномъ мистическомъ броженіи, представителями котораго были Кульманъ и Нодерманъ; въ XVIII въкъ получили право гражданства протестантскія идеи, смінившіяся затімь вы высшемъ влассъ французской философіей и "волтерыянствомъ"; такимъ образомъ, продолжаеть онъ, сходясь въ этомъ съ свящ. Рождественскимъ-почва для всякихъ отрицательныхъ ученій была подготовлена, и воть появляется цёлый рядь всякаго рода секть въ видъ духоборцевъ, молоканъ, субботниковъ, хлыстовъ и т. п. -- "Не имъя возможности, заключаеть онъ, установить и выяснить генетическую связь этихъ секть съ сектами XIV и XVI въковъ, мы однако должны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "О современномъ русскомъ сектантствѣ протестантскаго характ. Дмитрій Скворцовъ 1899 г. стр. 3 и 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid. 6 и Солов. l. c. 1546—1553, 1699. IV и гл. III и т. II 445, 501 517, 518.

свазать, что въ нихъ развивались тѣ же противоцерковныя и отчасти противогосударственныя идеи, какія въ сектахъ прежняго времени ¹). Эти историческія данныя позволяють, вопреки автору, приписывающему далѣе въ противорѣчіе приведеннымъ выпискамъ возникновеніе штундизма вліянію нѣмцевъ, также какъ свящ. Стрѣльбицкій,—эти факты, говорю я, позволяють съ большимъ правомъ на мой взглядъ предположить, что штундизмъ также, какъ молоканство и духоборство, которое самъ Д. Скворцовъ признаетъ отголоскомъ Бакшина и Косого, возникли на чисто русской почвъ.

Основаніемъ для такого предположенія и, смію думать, достаточно твердымъ, является отміченный и г. Д. Скворцовымъ фактъ совпаденія главныхъ основаній новійшихъ раціоналистическихъ сектъ съ догматами секты Бакшина, что несомнівню также и относительно штундизма.

Сходство положеній послѣдняго съ главными основаніями стригольниковъ, родоначальникъ которыхъ дьяконъ Карпъ началъ также, какъ и штундисты, съ отрицанія церковниковъ, не можетъ быть отрицаемо. Принявъ такое разрѣшеніе вопросовъ, свящ. Стрѣльбицкому не пришлось бы изощряться въ безплодныхъ попыткахъ разгадать загадку, непостижимую для православныхъ людей, какъ онъ думаетъ 2), "какимъ образомъ и чѣмъ собственно сухой и отвлеченный раціонализмъ протестантства или, что то же, штунды можетъ вербовать себѣ послѣдователей именно въ средѣ крестьянской, наименѣе, казалось-бы, развитой и подготовленной для пониманія и сознательнаго усвоенія себѣ отвлеченностей религіознаго раціонализма".

Весьма в роятно поэтому, что такъ называемый штундизмъ, основныя положенія котораго, какъ это будеть доказано ниже, настолько же далеки отъ настоящаго протестантства (не смъшивать съ баптизмомъ), насколько близки къ основанію старыхъ русскихъ сектъ, представляется продуктомъ русской жизни плодомъ ея старыхъ раціоналистическихъ

<sup>1)</sup> ibid. 8.

<sup>2)</sup> Краткій очеркъ штундизма стр. 19.

увлеченій. Въроятность правильности такого вывода значительно увеличивается, если вспомнить, приведенное мною выше, свъдъніе о немолякахъ и ту струю раціонализма въ этой отрасли старовърія, которая позволяєть, вслъдъ за І. Юзовымъ, заключить, что, дъйствительно, частъ безпоповщины проповъдуетъ религіозный раціонализмъ; мы впрочемъ и сами видъли уже нъсколько выше, какъ легко старообрядецъ, "прилежный слушатель бесъдъ", послъ цълаго года послъдовательныхъ назиданій превращается изъ старообрядца въ "космополита".

Не имъя въ виду дать здъсь догматическое изложение штундизма, я чувствую, однако необходимость показать въ подкръпленіе сказаннаго выше, главныя черты върочченій. которыя постепенно сказывались и осёли въ нынёшнемъ штундизмъ; я буду поэтому продолжать прерванный мной краткій историческій очеркъ съ тімь, чтобы закончить предпринятое мной изображение современнаго состояния сектантскаго міра, включая по пути необходимыя данныя также и по содержанію въроученія штунды. Если бы въ заключеніе статьи взглядь мой оказался выдержавшимь эту пробу и достаточно обоснованнымъ вообще, то грандіозность задачи въ борьбъ, которую ведетъ православіе въ лицъ духовенства съ севтантствомъ и размъры опасности для духовенства этого раціоналистическаго наводненія предстали бы очень рельефно, гораздо нагляднее, чемъ это можетъ быть достигнуто встречающимися въ литературъ подробными описаніями затруднительнаго положенія приходскихъ священниковъ въ сектантскихъ округахъ и столкновеній штундистовъ со своими односельчанами и властями. Дъйствительно, не все равно бороться съ заразой, занесенной иностранцами, заразой, лишенной исторической почвы на мъсть или имъть врагомъ "гидру раціонализма" и сознавать, что противъ оффиціальной церкви поднялись не только либеральничающіе сектанты диссиденты, но и консервативнъйшіе старообрядцы, переросшіе, столь дорогую имъ въ свое время, обрядность и переходящіе въ лиць крайнихъ своихъ сектъ въ общій и грозный въ будущемъ лагерь духовных христіан.

Раціонализмъ въ области религи, какъ и вообще въ жизни Россіи, особенно пышно расцвълъ въ періодъ общаго пробужденія русскаго общества въ шестидесятыхъ годахъ въ связи съ освобожденіемъ народа отъ крівпостной зависимости; но существенно, что раціонализмъ въ области въры не могъ проявиться въ невъжественной средъ русско-южнаго крестьянства въ разумныхъ и умъренныхъ формахъ; грубость нравовъ и ожесточение русскихъ простолюдиновъ, считающихъ себя "озаренными" носителями новыхъ "откровенныхъ" истинъ, не могли, укореняясь—при продолжающемся отсутствии просвъщенія-не вызвать въ концъ концовъ проявленія крайняго фанатизма; дъйствительно, именно такой ходъ развитія штундизма на русской уже почвъ покажеть намъ продолжение очерка современнаго положенія штундизма, къ изложенію котораго я обращаюсь вновь, после этого длиннаго, но необходимаго для выясненія корней штундизма, отступленія.

Въ представлении своемъ отъ 8 іюля 1867 года судебный следователь писаль высокопреосвященному Дмитрію, что крестьяне Ряснополя, Игнатовки и Основы отступили отъ православной церкви, что, принявъ за основание Евангельскоз ученіе и посланіе апостольское, они толкують его свободно по своему и ошибочно, не признають святыхъ иконъ. моленія за живыхъ и усопшихъ, почитанія святыхъ угодниковъ, крестнаго знаменія; отвергають посты и обряды православной церкви; принявъ соответствующія меры и получивъ рапортъ отъ о. Кирьякова, Высокопреосвященный положилъ такую резулюцію: "секта оказывается вредною, потому что сектанты отвергаютъ всъ таинства, необходимость священства, поклоненіе святымъ иконамъ, призываніе святыхъ и пр. ": уволенный за нерадёніе мёстный священникъ быль замёнень другимъ, а 14 ноября 1867 года благочинный о. Кирьяковъ, послѣ слезныхъ увъщаній сектантовъ съ его стороны доносиль, что и нъкоторые изъ увъщаемыхъ имъ сектантовъ плакали, говорили, что никогда не были отступниками, что никакого ученія ніть, что они, собираясь въ своихъ домахъ, кромъ чтенія св. писанія и пънія стиховъ духовнаго седержанія, болье за собою ничего не чувствують; впрочемь, про-

доджаеть о. Кирьяковь, М. Ратушный на мой вопрось, почему они въ собраніяхъ своихъ не крестятся, отвъчаль, что дълають это для того, чтобы собранія въ домахъ отличить отъ собранія въ церкви, -- "очевидно здісь извороть прибавляеть о. Кирьяковъ. Совратителями православныхъ, по предположенію отца Кирьякова, могли быть нёмцы сектанты. Сектанты жаловались ему, что ихъ напрасно держали въ острогъ, что ихъ только отрывають отъ дёла "разоряють"; "изъ такихъ отвътовъ, замъчаетъ отецъ Кирьяковъ, видно, что они, лъйствительно, неповинны или же ожесточаются частыми призывами". Распоряженія исправниковь о следствіи и аресте были генералъ-губернаторомъ Коцебу признаны незаконными, такъ какъ противоръчили Высочайше одобренному 15 октября 1858 года наставленію для руководства при исполнительных дойствіях и совыщаніях по дыламь, до раскола относящимся 1). Какъ видно изъ самаго заглавія "Наставленіе", это относилось, строго говоря, только въ расколу. если судить какъ по заглавію, такъ и по содержанію; и кромъ того, общій духъ его, ръзко устанавливаемый §§ 1, 2. 3. 11, 12 и въ особенности 6-мъ, "не оставляетъ сомнънія въ томъ, что правительство не вмішивается въ заблужденія, противныя правиламъ истинной церкви, до указанія Епархіальнаго начальства, почему приходское духовенство ни въ какихъ дълахъ по предмету раскола не обращается съ требованіемъ или доносомъ къ свётскимъ властямъ"; съ другой — Епархіальное начальство не можеть вызвать изслівдованій светской власти до испытанія надъ совращеннымъ силой духовныхъ увъщаній въ оставленію заблужденій 2).

Въ нарушеніе однако этого закона начальники губерніи сообщають о появленіи штундизма Епархіальной власти, а исправники по собственному побужденію, вопреки 1006 ст. уст. угол. суд., производять о совратившемся дознаніе. Такимъ порядкомъ въ началъ 1870 года были арестованы, какъ совратители жителей села Плоскаго, Таращанскаго уъзда, Па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рождественскій, ibid. 62—64.

<sup>2)</sup> Собраніе постановленій по части раскола. Петербургъ 1875, стр. 557.

вель Цыбульскій и Тышкевичь и отправлены въ Таращанскую тюрьму. Въ Таращахъ, Кіевской губ., ихъ увъщеваль о. Игнатовичь. Сектанты, по словамь о. Игнатовича, сначала всего отказывались и говорили, что они ни въ чемъ не виноваты, что во всемъ следують ученію православной церкви, а только иногда собираются въ какомъ-нибудь домъ для молитвы, чтенія Св. Писанія и для п'внія стиховь и псалмовь изъ книги "Приношеніе православнымъ христіанамъ". Наконецъ, послъ долгихъ увъщаній, они высказали нъкоторыя заблужденія. "Они говорили, что Пресвятая Богородица и Святые — обыкновенные люди, не могущіе ходатайствовать за насъ предъ Богомъ, что каждый человъкъ долженъ молиться самъ за себя, а не надъяться на молитвы церкви и святыхъ; что Богу надлежить поклоняться только духомъ и истиною, что наружное богослужение недъйствительно, что поклонение иконамъ и Кресту-идолопоклонство; мощи святыхъ также не могуть быть предметомъ поклоненія. Посъщеніе мъсть увеселенія грѣшно, употребленіе спиртныхъ напитковъ—также 1.

Таково ученіе народившейся секты по оффиціальнымъ даннымъ времени; его легко теперь сопоставить съ приведенными выше взглядами стригольниковъ и другихъ древнихъ сектъ, которыя поочередно возникали, перерождаясь одна въ другую, и затъмъ исчезали, не вызывая особыхъ потрясеній въ государствъ; не то случилось со штундизмомъ.

Вначалѣ противъ сектантовъ употреблялись только пастырское слово и воскресная школа; указывающій на это въ рапортѣ, о. Ногачевскій, уже тогда усмотрѣвшій въ штундѣ "революціонное направленіе", говоритъ, что иначе поступать нельзя, потому что можно потерять ихъ довѣріе.

Въ 1870 году въ Основъ и Игнатовкъ, почувствовавъ силу, штундисты перешли отъ оборонительнаго положенія къ наступательному, хотя они еще держать въ своихъ домахъ иконы, но дерзко отзываются о нихъ. 6-го января во время крестнаго хода штундисты проскакали мимо процессіи въ шапкахъ и со свистомъ. "Штундизмъ вносить въ общество и

<sup>1)</sup> Рождеетвенскій, ibid. 77.

въ семью раздоры", пишеть исправникъ. Въ дер. Основъ школа закрыта потому, что штундисты хотъли имъть своего учителя, а православные своего. "Несмотря на запрещеніе, Основскіе штундисты прододжади свои собранія; такія же собранія въ дер. Константиновкъ въ началь 1871 г. привели въ оштрафованію ихъ по 10 руб. каждаго; когда здёсь штундисты также оскорбили глумленіемъ православную погребальную процессію, то православные самовольно наказали розгами 6 штундистовъ, въ числъ которыхъ была женщина" 1). сель Рожкахъ, Таращанскаго увзда, также происходять собранія и убздный протоіерей о. Пахаловичь, порицая въ рапортъ митрополиту Арсенію исправника, освободившаго изъ подъ ареста арестованныхъ упрямыхъ еретиковъ, присовокупляетъ, что "народонаселеніе селъ Плоскаго и Рожекъ нисколько не разділяєть заблужденій сектантовь, а, напротивь, относится къ нимъ враждебно, грозя притеснениемъ и насилиемъ" 2).

Энергія духовенства привлекаеть на скамью подсудимых за богохульство и кощунство Балабана, Высоцкаго, Коваля и Терещика, впосл'єдствіи оправданных съ другой стороны, Чаплинское общество уже оть себя запрещаеть собранія штундистовь и повергаеть ихъ аресту.

Арестованный Терещукъ освобождается товарищами 17 ноября 1872 г.; этотъ бунтъ, по выраженію свящ. Дьяковскаго, повторяется 19 ноября, когда штундисты, переколотивъ членовъ волостного правленія, опять освобождаютъ товарищей. О. Дьяковскій проситъ благочиннаго довести объ этомъ до свъдънія исправника и настоять на производствъ дознанія, такъ какъ "это дъло чисто политическое"; далъе онъ требуетъ мъръ къ укрощенію буйства штундистовъ и къ обезпеченію безопасности лицъ, поставленныхъ въ непосредственныя отношенія къ нимъ. "Необходимость этихъ мъръ, говоритъ о. Дьяковскій, тъмъ болье ощутительна, что сельское начальство послъ бунта ръшительно отказывается отъ наблюденія надъ штундистами" з).

<sup>1)</sup> Ibid. 65, 68, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 88 и 89.

Въ концъ марта 1873 года былъ командированъ въ дер. Чаплинку, Косяково и Плоское миссіонеръ Владиміръ Терлецкій, довторъ богословія и медицины, бывшій прежде миссіонеромъ католикомъ; о результатахъ его миссіи преосвященный Порфирій писаль митрополиту Арсенію: "извъщаю васъ, что от. Владиміръ Терлецкій возвращается изъ коммунистической Чаплинки въ свой монастырь, не успъвъ обратить въ православіе ни одного штундиста. Ядовитое дерево не искоренено, ядъ его разольется далъе по Подоліи, Волыни и Литвъ "1). "Формальное отдъление отъ церкви киевскихъ штундистовъ началось, говорить о. Рождественскій, только съ 1874 года, когда Лъсицкій, одинъ изъ главныхъ пропагандистовъ, вышелъ изъ тюрьмы 22 декабря 1874 года; онъ началъ пропагандировать баптизмъ; среди косяковскихъ штундистовъ происходили оживленные споры по поводу балтизма; перекрещиванія пока еще не было, но у штундистовъ въ 1874 году уже появились пресвитеры, въ то же время какъ херсонскіе штундисты начали перекрещиваніе; у кіевскихъ-перекрещивание началось только съ 1876 года.

Баптизмъ хотя и произвелъ въ средѣ штундистовъ раздѣленіе, однако это обстоятельство нисколько не ослабило сектантскаго движенія <sup>2</sup>). Въ Кіевскомъ Михайловскомъ монастырѣ былъ на увѣщаніи въ 1886 г. Чаплинскій пресвитеръ Яковъ Коваль, о которомъ іеромонахъ Евстафій отозвался такъ: Яковъ Коваль несговорчивъ, назойливъ, какъ оса и на языкъ остръ, какъ коса, дикій, какъ звѣрь и стоекъ въ своихъ убѣжденіяхъ, какъ дьяволъ во злѣ", а игуменъ Таращанскаго монастыря, отказываясь принять на увѣщаніе въ монастырь Коваля, прсалъ, что опасно помѣстить еретика между юною братьею изъ опасенія, чтобъ не потерпѣть братіи отъ него заразы.

Въ Херсонской губерніи въ это время выдвигается борець за православіе от. Козакевичь, дъйствующій чрезвычайно энергично, но затъмъ онъ признается, со стороны губерна-

<sup>1)</sup> Ibid. 77, 88, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 98, 106 и 109.

тора, нетактичнымъ, возбуждающимъ несправедливое преслъдование и ожесточающимъ поклонниковъ штундизма. Дъятельность о. Козакевича, по мнънію губернатора, можеть даже служить поводомъ къ распространенію этой секты 1).

"При колеблющемся положении судебной и административной власти въ принятіи репрессивныхъ мъръ противъ сектантовъ, Херсонская епархіальная власть могла еще ожидать помощи въ подавленію секты отъ представителей общественной совъсти, но и эта надежда оказалась напрасною ( 2). По поводу оправданія - Вовкажа, привлеченнаго за совращеніе въ штундизмъ, пошла молва, что судъ разсматривалъ ученіе штундистовъ и нашелъ, что оно правильное 3), когда затъмъ были оправданы Ратушный, Балабанъ и другіе тоже въ Херсонскомъ Окружномъ Судъ, то, вопреки критическимъ отзывамъ Херсонскихъ епархіальныхъ въдомостей, статьи "Голоса" 4) и "Дъла" 5), воспоминая о гоненіяхъ на христіанъ и негодуя на самое возбуждение преследования, ,,завоевывали, говорить о. Рождественскій, сектантамъ общественныя симпатіи и съяли непріязненныя къ духовной власти чувства въ довольно значительномъ кругу образованнаго общества "6).

Въ 1873 году состоялся въ Петербургъ съъздъ представителей севтантскихъ общинъ по почину Пашкова и барона Корфа (изъ нихъ послъдній еще въ 1875 г. посътилъ Чаплинку и Косяковку). Цълью съъзда было объединеніе сектантскаго движенія, но попытка эта была безуспъшна, затъмъ собрались и баптисты 30 апръля 1884 года, по догматическимъ вопросамъ съъхавшіеся въ числъ тридцати трехъ депутатовъ отъ общинъ Таврической, Херсонской и Екатеринославской губерній 7).

Центромъ штундизма Херсонской губерніи о. Рождествен-

r) lbid. 122, 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 128.

<sup>3)</sup> Ibid. 129.

<sup>4)</sup> Голосъ 108 за 1878 годъ.

<sup>5)</sup> Дѣло 1878 г. № 5 стр. 2.

<sup>6)</sup> ibid, 133.

<sup>7) 139</sup> и 143 Ibid.

скій признаеть дер. Игнатовку, съ главою Балабаномъ; въ Чаплинкъ Таращанскаго уъзда дъйствуетъ Коваль; изъ виднаго пункта штундизма, предмъстья гор. Кіева, Деміевки, высланъ вожавъ Андреевъ, въ Косяковев-же свазались послъдствія попытокъ сближенія между разными сектами въ томъ, что здёсь заменается сильное вліяніе баптизма 1). Оставшіеся лицомъ въ лицу съ распространяющимся все шире сектантствомъ, духовенство принимаетъ рядъ мъръ уже коллективно черезъ Одесское Свято-Андреевское братство, изъ среды котораго напр., кромъ оффиціальныхъ миссіонеровъ, выдвинулся миссіонеръ доброволецъ мірянинъ Чепурной. Въ мав 1887 г. онъ скончался, не выдержавъ чрезмърныхъ трудовъ. Въ іюль 1887 г. состоялся събздъ окружныхъ миссіонеровъ, на которомъ принятъ рядъ постановленій для объединенія и усиленія миссіонерской діятельности: приэтомъ събздъ ходатайствоваль предъ правительствомъ, чтобы оно обязало агентовъ "Британскаго библейскаго общества" избирать несомненно православных лиць въ книгоноши, такъ какъ послъдніе заподозръны въ пропагандъ сектантства 2). Израсходовавъ въ 1-й годъ своей дѣятельности (1880-81) только 810 рублей, въ 1887 году братство тратить уже до 2500 рублей; также энергично борется противъ штундизма и Могилевское братство, а въ Екатеринославской губ. съ Богоявленское 1885 года действуетъ миссіонерскій комитеть; въ Кіевской же губ. съ 1886 года учреждены должности четырехъ противуштундистскихъ миссіонеровъ. Тъмъ не менъе число сектантовъ годъ отъ году увеличивается и энергія миссіонеровъ не производить на нихъ ожидаемаго действія. Воть что разсказываеть объ этомъ Рождественскій 3).

"При собесъдованіи сектанты оказываются крайне упорными въ своихъ заблужденіяхъ. Одинъизъ нафанатизированныхъ сектантовъ на убъжденія могилевскаго миссіонера—оставить своизаблужденія, кричалъ: "мучители вы наши! Что вамъ нужно отъ насъ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid. 144.

<sup>2)</sup> lbid, 151-154.

<sup>3)</sup> Ibid. 163.

Оставьте, ради Бога, насъ въ поков! Вы не будете отвъчать за насъ: вы намъ благовъствовали, а мы не принимали и не принимаемъ вашего ученія"! Когда миссіонеръ увъщевалъ православныхъ не посъщать сектантскихъ собраній, такъ какъ эти собранія противозаконны и запрещены начальствомъ, котораго сами штундисты не отрицаютъ, то одинъ изъ присутствовавшихъ штундистовъ закричалъ: "я знать не хочу ни станового пристава, ни исправника, ни губернатора. Я знаю только одного Императора".

По донесенію віевскаго исправника, отъ 22-го марта 1883 г., во время производства (13 марта) надъ деміевскими штундистами слъдствія предъ квартирой священника собралась толна рабочихъ-болъе тысячи человъкъ. которые требовали выдать имъ штундистовъ, 22-го февраля 1886 года въ селъ Турбовкъ, Кіевскій губерніи, Сквирскаго убзда, умерла православная врестьянва, жена сектанта, Ксенія Пастиникова. Сектанты хотти похоронить ее по штундистскому обряду. Приходскій священникъ Хотинскій, церковный староста и сельскій староста не позволяли имъ сдълать это. Покойница была принесена въ церковь. Когда священникъ началъ обрядъ погребенія въ церковь ворвалась толна штундистовъ и произвела шумъ и безчиніе. На священника посыпались оскорбленія. Сектанты называли его ., чортомъ" ,, патлатымъ" и т. п. ругательными именами, а сектантка Александра Нагорная угрожала "выпустить внутренность священника и разръзать его на куски". Когда священникъ предложилъ перестать осквернять св. церковь и не безчинствовать, сектанты, въ присутствіи цёлой толпы православныхъ, дозволили себъ назвать церковь сараемъ, хлъвомъ, конюшней и идольской скиніей, иконы идолами, а кресть Господень шибеницей (висълицей). Это продолжалось до тъхъ поръ, пока они не были выпровождены изъ церкви православными. Такого рода дъйствія сектантовъ, продолжаєть о. Рождественскій, вызывають світскую власть принимать противъ нихъ репрессивныя мёры. Въ 1886 году турбовскіе сектанты были преданы военно окружному суду. Трое изъ нихъ были сосланы на несколько леть въ каторгу, а трое-посажены въ тюрьму на шесть мѣсяцевъ. "Такимъ образомъ, судебная административная власть, иронически заключаетъ о. Рождественскій, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ въ дѣлѣ подавленія секты приходитъ на помощь власти духовной" 1).

Тревожный симптомъ волненій толпы противъ штундистовъ проявляется до послёднихъ дней: г. С. П. сообщаетъ <sup>2</sup>), со словъ миссіонера Лобачевскаго, что въ 1890 году въ деревнѣ Юрашевой былъ многочисленный съвздъ штундистовъ, который рѣшено было разогнать; населеніемъ и полиціей былъ оцѣпленъ домъ, гдѣ происходило богослужебное собраніе; по словамъ миссіонера, штундисты выставили въ окно ружья и глумились надъ православными и надъ властью. Православные взялись за колья. Дѣло непремѣнно дошло бы до кровопролитія, если бы не энергическое вмѣшательство мѣстнаго начальства и полиціи". Въ номерѣ 770 газеты "Россія" отъ 19-іюня 1901 г. напечатана слѣдующая замѣтка.

"По духовному въдомству сдълано весьма важное и отрадное распоряжение противъ излишняго усердія въ дълъ преслъдованіи сектантовъ. Оно уменьшитъ, конечно, возможность такихъ ужасныхъ фактовъ, какой сообщается (сегодня двумя газетами— "Русскими Въдомостями" и "С.-Петерб. Въд.",—

,,штундисть Шевченко, проживающій въ м. Братолюбовкѣ, возвращаясь изъ Кіевской губ., куда поѣхалъ перемѣнить паспортъ, по дорогѣ завернулъ въ Тишковку и остановился въ домѣ штундиста Удодова. Туда же пришелъ еще одинъ тишковскій штундистъ. Въ то время, какъ эти люди вели мирную бесѣду, въ домъ Удодова явился староста, который усмотрѣлъ въ бесѣдѣ трехъ лицъ собраніе штундистовъ для моленія и всѣхъ ихъ отправилъ въ холодную. Вскорѣ въ сельское правленіе явился по своему дѣлу штундистъ Муцетъ. Староста и его заподозрилъ въ томъ, что онъ пришелъ провъдать "братчиковъ", и также засадилъ его въ холодную.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ibid. 164, 165.

<sup>2)</sup> О штундъ и протестанствъ 1891 г. стр. 39.

Ночью Муцеть жаловался своимъ товарищамъ по несчастью, что ему что-то нездоровится, и отъ пищи отказался. На другой день арестованныхъ освободили, и жена больного Муцета отвезла его въ земскую больницу въ Новоархангельскъ. Черезъ три дня жена Муцета прівхала въ Новоархангельскъ и видя, что мужу ея очень плохо, взяла его домой, очевидно, не желая, чтобы онъ умеръ въ больницъ. Но по дорогъ въ Тишковку Муцетъ умеръ, какъ полагаеть врачъ, отъ заворота кишекъ. Когда трупъ Муцета привезенъ былъ въ Тишковку, его хотъли похоронить внъ ограды одного изъ трехъ сельскихъ кладбищъ, но собравшаяся толпа врестьянъ воспротивилась этому, причемъ принялась избивать сопровождавшихъ трупъ штундистовъ. Въ виду этого трупъ Муцета остался непогребеннымъ. То же самое повторилось на второй и третій день, когда при номощи сельскихъ властей хотёли похоронить трупъ внъ оградъ двухъ другихъ владбищъ. Всего въ Тишковъ семь штундистовъ. Изъ нихъ пять были избиты: остальные два успъли избъгнуть ярости толпы, скрывшись изъ села и спрятавшись въ полѣ во ржи. Нѣкоторые благоразумные крестьяне пытались защитить избиваемыхъ штундистовъ и образумить толпу, но они вынуждены были оставить это намъреніе, во избъжаніе опасности самимъ подвергнуться той же участи. Въ настоящее время по этому дълу производится слъдствіе, которое должно обнаружить подстрекателей и главныхъ персонажей этой дикой расправы".

"Русскій народъ, какъ извѣстно, отличается вѣротерпимостью. Факты, когда эта вѣротерпимость нарушалась имъ, какъ показываютъ ближайшія изслѣдованія, всегда вызывались какими-либо посторонними причинами, напр., экономическими, которыя, однако, ставились ловкими людьми на почву религіозной агитаціи".

Въ приведенномъ случа вопять обращаеть на себя внимание опасное настроение и поведение православныхъ; если върить предпосланному въ замъткъ сообщению о распоряжении противъ излишняго усердия въ дълъ преслъдования сектантовъ, то нельзя не сказать кстати тутъ же, что по даннымъ истории законодательства и административныхъ распоряжений—

общій тонъ отношеній правительства въ штундь, за ръдкими исключеніями, въ высшей степени осторожный, а въ последнее двадцатильтие мудро-снисходительный; въ свое время я докажу это подробными ссылками, но естественно, нельзя ожидать политической мудрости отъ низшихъ агентовъ власти, тъмъ болъе отъ простого народа. Разумъется, я имъю въ виду врупныя законодательныя мёры, изъ которыхъ можно съ увёренностью заключить, что обособление сектантовъ въ безправномъ положении въ собственномъ ихъ отечествъ признается, вакъ и следуетъ ожидать, слишкомъ неудобнымъ во всехъ отношеніяхь и прямо опаснымь не съ точки зрѣнія узко-политической, которую, съ легкой руки свящ. Стрельбицкаго, выдвигають еще другіе изследователи, а-въ виду грозной перспевтивы народныхъ междоусобныхъ волненій. Достаточно пока указать на законъ 19 апръля 1874 г., упорядочивающій въ гражданскомъ смыслів бракъ, а также рожденіе и смерть раскольниковъ-и на законы 27 марта 1879 года и 3-го мая 1883 года, изъ которыхъ первый предоставиль баптистамъ, а второй раскольникамъ вообще творить общественную молитву какъ въ особенныхъ молитвенныхъ зданіяхъ, такъ и въ частныхъ домахъ. И введеніе такихъ гуманныхъ законовъ не обошлось однако безъ прискорбныхъ замъщательствъ; вотъ что пишеть объ этомъ времени извъстная изслъдовательница сектантскаго вопроса В. И. Бородаевская-Ясевичъ 1). Первоначально браки, рожденья и смерти бантистовъ записывались нъмдами, но записи эти администраціей признаваемы не были, почему баптисты, какъ изъ немцевъ, такъ и изъ русскихъ и католиковъ всёми способами ходатайствовали о распространеніи на нихъ закона 1874 г. и о предоставленіи имъ права моленія по своему уставу. Когда, какъ бы отвътомъ на эти хлопоты, явился законъ 1879 г., то онъ былъ признанъ не только населеніемъ, но мъстной и центральной администраціей относящимся во всёмъ баптистамъ, не исключая и отпавшихъ изъ числа православныхъ; когда затемъ былъ полу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новое слово. Янв. 1897 г. Очеркъ изъ исторіи сектантскаго движенія въ Екатеринославской губ.

ченъ на мъстъ циркуляръ управляющаго министерствомъ внутреннихъ дёлъ Макова отъ 15-го августа 1879 г., составленный въ этомъ смыслъ, съ указаніемъ необходимости поспъшить составленіемъ метрическихъ полицейскихъ книгъ, то сразу сложилась на мъстахъ административная практика, безразлично примънявшая этотъ законъ ко всъмъ мъстнымъ баптистамъ. Было зарегистровано, т. е. такъ сказать, узаконено много браковъ и рожденій; въ одномъ изъ донесеній отъ 19 февраля 1891 г., поступившихъ въ Екатеринославское полицейское управленіе отъ низшихъ полицейскихъ властей, значится, что запасный рядовой Горбунцовъ и еще одинъ (несомнънно русскій). Перепяткинъ дали росписку въ объявленіи имъ этого циркуляра, немедленно быль избрань пресвитеръ Дупленко (русскій), но остался неутвержденнымъ, какъ было объявлено, въ виду того, что менње половины всъхъ штундистовъ подписало приговоръ; затъмъ черезъ очень короткое время въ виду новаго разъясненія пришлось уничтожать все сдъланное.

Отзываясь съ очень хорошей стороны о жизни и поведении, такъ называемыхъ, штундистовъ, которыхъ г-жа Бородаевская считаетъ въ сущности баптистами, она также, какъ и приведенные мною выше авторы, копстатируетъ важное обстоятельство, что и старообрядцы, поддаваясь общему движенію, постепенно переходятъ въ "баптизмъ".

Раіонъ, въ которомъ разливается штундизмъ, ею указывается очень широкій: Херсонская, Кіевская, Таврическая губерніи, Кавказъ, Кубанская область и вообще Черноморье.

По Рождественскому 1), штундизмъ распространился гораздо шире; онъ захватилъ, кромѣ названныхъ мѣстъ, Бессарабію и губерніи Могилевскую, Волынскую, Минскую, Черниговскую, Полтавскую и Орловскую. Что касается числа раскольниковъ и сектантовъ, то, разсматривая рядъ данныхъ, включая и всеподданнѣйшіе отчеты оберъ-прокурора Святѣйшаго Синода, свящ. Рождественскій, насчитавшій очевидно недостаточную цифру, около 50 тысячъ штундистовъ,—при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid., 148 и слъд.

ходить однако, къ заключенію, что опредёлить общее число всёхъ сектантовъ за неимѣніемъ данныхъ нѣтъ возможности 1).

І. Юзовъ, посвятившій этому вопросу обстоятельное изслѣдованіе, выясниль <sup>2</sup>), что невозможность эта зависить оттого, что въ иныхъ уѣздахъ иныя цифры десятилѣтіями не измѣнялись, оттого, что записывать раскольника для причта значить потерять его въ качествѣ плательщика.

Вспоминая, что въ 1850 г. путемъ сличенія губернаторскихъ и архіерейскихъ цифръ установлена была съ большимъ трудомъ цифра 829,971 раскольниковъ, І. Юзовъ прибавляеть, что графъ Л. А. Перовскій представилъ рядомъ съ этимъ Государю записку, въ которой утверждалъ, что общее число раскольниковъ достигаетъ 9 милліоновъ. По поводу этой записки въ 1852 г. были назначены для изученія раскола двѣ "Статистическія Экспедиціи", а затъмъ съ 1853 года правительство предприняло обширныя работы для изученія раскола, и общій выводъ изъ нихъ былъ тоть, что раскольниковъ въ десять разъ болѣе, нежели показывалось прежде въ оффиціальныхъ отчетахъ.

Получивъ изъ всёхъ этихъ данныхъ цифру въ 9¹/2 милліоновъ для 1859 г., І. Юзовъ заканчиваетъ свой подсчетъ, какъ надо полагать къ 1878 году, цифрой около 13 милліоновъ. Съ тёхъ поръ прошло двадцать два слишкомъ года роста раскола и сектантства. Какова же эта цифра теперь.?! Затрудненія въ подсчетѣ общаго числа, кромѣ указанныхъ причинъ, создаются еще тѣмъ, что однѣ секты, какъ напримъръ штунда—возрастаютъ въ числѣ на счетъ другихъ, поглощаемыхъ ею сектъ, такъ, напр., В. М. Скворцовъ 3) указываетъ на то, что число послѣдователей баптистической штунды изъ года въ годъ вездѣ возрастаетъ на счетъ поглощенія этой фракціею другихъ толковъ штунды и особенно духовнаго, а также молоканства и хлыстовства, какъ равно на счетъ новыхъ совращеній изъ православія. Кромѣ того, "подъ вывѣской

<sup>1)</sup> Ibid. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рус. Диссиденты, стр. 36-46.

<sup>3)</sup> О Штундизмѣ и мѣрахъ борьбы съ сектою 1894 г., стр. 13.

бантизма стараются нынѣ выступать и такіе сектанты, которые совершенно не раздѣляють его ученія, а дѣлають это въ хитромъ разсчетѣ на извѣстный законъ 1879 г. о бантистахъ нѣмецкихъ; наконецъ, въ послѣднее время въ концѣ 1889 г. въ югозападномъ краѣ изъ среды штундистовъ выдѣлились мистики, послѣдователи явившагося въ городѣ Таращѣ лжеспасителя въ лицѣ мѣщанина Кондрата Малеваннаго; "переходъ въ мистическую малеванщину, сходную съ нервно-психическими эпидеміями среднихъ вѣковъ, совершался цѣлыми общинами иногда въ количествѣ нѣсколькихъ сотенъ и представлялъ собой картину стаднаго религіознаго движенія въ народной массѣ" 1).

Разумѣется, о значеніи явленій, имѣющихъ характеръ исихіатрическій, не можетъ быть двухъ мнѣній, какъ бы ни относиться къ вопросу о сектантствѣ со стороны религіозной или со стороны политической; такъ какъ и самъ Малеванный, нынѣ призрѣваемый въ Казанской больницѣ для умалишенныхъ; относительно общественной опасности такого зараженія психіатрическаго характера—нельзя быть достаточно внимательнымъ, хотя и тутъ мнительность и горячность могутъ только повредить.

Тѣмъ болѣе въ другихъ случаяхъ чисто психологическаго внушенія, притомъ на религіозной почвѣ—мудрая политика, о которой я говорилъ выше, т. е. умѣренность и справедливость, а слѣдовательно и спокойствіе, должна стоять на первомъ планѣ, опредѣляя тонъ отношеній къ расколо-сектантскому міру. Далѣе мнѣ придется подробно коснуться имѣющихся по этому вопросу данныхъ и выяснить то положеніе, которое нынѣ заняли относительно сектантовъ законодательная и судебная власть.

Заканчивая этотъ очеркъ опасностей, которыми грозитъ сектантство, въ особенности штундизмъ, я еще разъ оговариваюсь, что можетъ быть нѣсколько односторонній по необ-

<sup>1)</sup> Ibid. 15—16.

ходимости характеръ источниковъ и литературы <sup>1</sup>) предмета, повліяль на общую картину положенія, придавь ей излишнюю мрачность,—но съ другой стороны мнё можеть быть удалось на основаніи, думается, вёскихъ историческихъ данныхъ указать на возможность другой серьезной опасности не религіознаго, а государственнаго характера, создающейся на почвё неяснаго и невёрнаго пониманія государственнаго значенія расколо-сектантства—прямого слёдствія системы замалчиванія или тенденціознаго освёщенія дёйствительныхъ фактовъ.

Если, дъйствительно, въ процессъ распространенія штунды играють важную роль, —а это, повидимому вытекаеть изъ историческихъ данныхъ, приведенныхъ выше — раціоналистическое теченіе, охватывающее уже не первое стольтіе — область не только религіозную, то считаться съ этимъ факторомъ призваны, разумъется, не спеціально духовные элементы государства, а само государство и притомъ не обремененное нуждающимися въ поддержкъ союзниками; въ этомъ случаъ важно вспомнить тъ руководящіе принципы, которыми я началь эту главу.

Основной и главный общій выводъ изъ нихъ въ связи съ фактическими данными, сгруппированными мною, слѣдующій: въ занимающемъ насъ вопросѣ болѣе, чѣмъ гдѣ либо, важно помнить, что у государства есть свои независимые отъ церкви интересы и сбязанности, и обратно въ такомъ же положеніи находится и церковь: было бы большой ошибкой и могло бы вызвать очень опасныя послѣдствія—смѣшеніе въ цѣляхъ и въ дѣятельности этихъ самодовлѣющихъ факторовъ.

<sup>1)</sup> Сочиненія антисектантскія и оффиціальные источники, представляя собой паиболіве доступный и удобный для цитированія матеріаль, проникнути, если можно такъ выразиться, педагогическимь духомь, естественно вреднымь въ научмомь отношеніи.

## Г.ІАВА ВТОРАЯ.

## Средства и пріемы борьбы съ отступниками.

Смъщение государственной и церковной точекъ зрънія, опасность котораго такъ ясна въ теоріи и такъ наглядно подтверждается фактами, привиденными въ первой главъ, можеть являться въ разныхъ видахъ въ зависимости отъ того положенія, которое занимаеть церковь относительно государства, отъ взаимныхъ отношеній между духовной и св'єтской властями. Бываетъ такъ, что духовная власть превращаетъ государство въ послушное орудіе, болье или менье открыто направляя его къ достиженію своихъ спеціально-церковныхъ цълей, — такъ, напримъръ, дъйствовали папы; цъли эти, разумъстся, могутъ быть и духовныя, и чисто личныя, напримъръ, преуспънніе или обогащеніе церковниковъ и храмовъ. Но бываеть и наобороть, что государство своей силой помогаеть прочности и устойчивости того или другого в вроиспов вдания и, объявляя его господствующимъ, смешиваетъ свои цели съ цёлями господствующей религіи; въ подобныхъ случаяхъ смъщение интересовъ духовныхъ и свътскихъ, а въ особенности принциповъ и пріемовъ д'ятельности двухъ столь различныхъ по природъ факторовъ, какъ церкви и государства, можеть явиться источникомъ большихъ неустройствъ.

Возможно, напримъръ, что государство, опекая церковь, направится по пути преслъдованія въроисповъдныхъ интересовъ и увлечется на этомъ пути до эксцессовъ, уже невыгод-

Digitized by Google

ныхъ самой церкви; наоборотъ, духовная власть, чувствуя надъ собою руку заботливаго защитника, легко можетъ опуститься до полной бездъятельности въ духовномъ смыслъ слова, такъ какъ разсчитываетъ на охрану со стороны свътской власти какъ въ большомъ, такъ и въ маломъ.

Вполнъ понимая, насколько трудно касаться такихъ темъ въ настоящее время, я, естественно, долженъ ограничиться теоретической почвой; но, съ другой стороны, богатый матеріаль, который даеть намь исторія раскола и сектантства въ Россіи, разрабатываемый совершенно объективно, позволяеть приводить очень интересные примъры, поясняющіе и доказывающіе изложенные выше теоретическіе выводы; такое уклоненіе въ исторіи, до извъстной степени, вынуждено также давно принятою у насъ системою тайны въ дёлё раскола, хотя тайна эта, въ скобкахъ сказать, совершенная фикція для самихъ раскольниковъ и потому едва-ли имъетъ практическое значеніе; съ другой стороны, секретность принимаемыхъ мъръ создаеть большія затрудненія не только для изследователей вопроса, но и для практическихъ деятелей, напримеръ, юристовъ, отъ которыхъ, однако, ожидается не только поддержка духовной власти, но и сочувствіе по ея адресу въ дълъ искорененія раскола—сектанства. Dura lex sed lex—и потому въ тъхъ примърахъ, которые я себъ позволю привести въ этой общей части, я не пойду далее 1874 года, руководствуясь темъ что съ момента изданія закона 19 апрёля 1874 г. о полицейсвихъ метрическихъ книгахъ для раскольниковъ государство вступило твердо на путь дъйствительной, не показной только: въротерпимости, почему все предъидущее и теоретически, и практически стало исторією, разработка которой ни для кого не обидна и ничему повредить не можеть.

Разумъется, легко представить себъ, а можетъ быть, и найти случаи временнаго возврата къ давно и недавно минувшимъ традиціямъ, какъ въ лицахъ, такъ и въ учрежденіяхъ; но эти случаи атавизма, разумъется, не могутъ быть приняты во вниманіе, какъ исключительное и уже осужденное безповоротно направленіе. О трудности сохранить равновъсіе во взаимной дъятельности русской свътской и духовной власти

свидътельствуетъ вся исторія сектантства и раскола въ Россін; какъ въ законодательствъ и административныхъ мърахъ, такъ и въ литературъ мы видимъ, что идетъ непрерывная борьба не только между еретиками и правовъріемъ, не только между духовной и свътской властью за преимущественное вліяніе въ этихъ вопросахъ, но какъ государственная, такъ и церковная власть, каждая, въ свою очередь, испытываеть раздвоеніе сама въ себъ: объ колеблются отъ времени до времени между необходимостью публичности и соблазномъ тайныхъ мъръ, стараются въ одно и то же время энергично вліять на религіозныя мижнія, не впадая, однако, въ опасность показаться "гонителями". Дъйстительно, значение гоненій, благодаря которымъ развилось и окрѣпло само христіанство, слишкомъ хорошо извъстно, въ особенности церковникамъ. Но борьба есть борьба и, какъ таковая, легко приводить къ увлеченіямъ.

Въ "Миссіонерскомъ обозрвніи" 1) напечатана интересная статья подъ заглавіемъ "Церковно-государственныя воззрънія митрополита Филарета на расколь и секты". Высокоавторитетный Святитель, многольтняя дыятельность котораго захватила и періодъ реформъ въ последнихъ годахъ ствованія Императора Николая І, и счастливъйшіе годы царствованія Александра II, быль несомньнымь сторонникомь "тъснаго союза алтаря и престола и ясный противникъ принципа полной свободы в роиспов в данія", которую онъ называль "избыточествующею въротериимостью"; онъ полагаль, териимость должна быть ограничиваема справедливостью и осторожностью, такъ какъ оказывать "чрезмърную терпимость злу" значить подавать ему орудіе противь добра; онь быль ръзкій противникъ признанія какихъ-бы то ни было правъ за раскольниками и, резюмируя взглядъ всего предшествующаго ему періода, утверждаль, что въ раскольникахъ есть явное стремленіе къ тому, чтобы образоваться въ "сомкнутую отдёльность" отъ общаго государственнаго устройства.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Февр. 1900 г.

Охраненіе православной в'тры со стороны православнаго. государства онъ считалъ "кореннымъ правиломъ", отъ начала существующимъ; вотъ почему весьма многозначительно то указаніе, которое онъ дълаеть на трудность согласовать дъятельность государства и церкви, ръзко подчеркивая, что церковь не должна слишком много успъвать въ своем вліяніи на государство. "Со времени равноапостольнаго Константина. писаль митрополить въ 1866 г. къ преосвященному Алексію, впоследствіи архіепископу Тверскому, -- государственная власть ограждала миръ церкви оплотомъ государственныхъ законовъ. Потомъ, когда въ Римъ государственная власть ослабъла, папы вздумали, не довольствуясь оборонительною помощью государства, наступательно действовать на государство и слишком много в сем успъли 1). Наконецъ, возникло противодъйствіе, и государства, усиливаясь свергнуть ское иго, начали разрушать и охранительные для церкви оплоты. Предубъжденные въ пользу западной образованности перенесли такое дъйствованје и туда, гдъ церковь никогда не отягощала государства, а всегда помогала ему" 2).

Болѣе или менѣе послѣдовательныя въ защиту православія мѣры, направленныя отчасти къ возсоединенію отпадшихъ отъ православія со стороны церкви, отчасти къ пресѣченію распространенія раскола со стороны свѣтской власти, предпринимаются уже, начиная съ 1800 года, и всѣ онѣ имѣютъ признаки указаннаго выше принципіальнаго раздѣленія труда между церковью и государствомъ; можно сказать, что до послѣдняго времени возможное отграниченіе свѣтской власти отъ духовной ревниво наблюдается какъ въ царствованія Александра I и Николая I, такъ и во всѣ позднѣйшія царствованія, причемъ можно отмѣтить какъ общее правило, почти не знающее исключенія, что почти полное раздѣленіе достигается въ области законодательной и судебной; разные указы слѣдять за тѣмъ, чтобы не было вмѣшательства въ судебныя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Письма въ архіепископу Тверскому Алексію, 1. с., 268-269 стр.

дѣла со стороны духовныхъ властей, и важныя законодательныя работы общаго значенія, какъ, напримѣръ, устраненіе изъ 197 ст. улож. о наказ. (законъ 1 мая 1884 г.) перечисленія особо вредныхъ сектъ, происходитъ безъ участія духовнаго вѣдомства; этотъ оттѣнокъ наблюдается такъ старательно, что законъ 4 іюля 1894 г. о штундистахъ, въ проведеніи котораго принимало дѣятельное участіе духовное вѣдомство, проводится мимо государственнаго совѣта 1).

Съ другой стороны, что совершенно естественно, вопросы чисто церковнаго значенія, какъ, напримъръ, при установленіи единов рія знаменитыми пунктами преосвященнаго митрополита Платона, представляють собой непосредственное утвержденіе 27 октября 1800 г. резолюцій митрополита Государемъ, причемъ не видно никакого участія свътскихъ установленій. Не таки стоить дело съ министерствомь внутреннихь дель, которое, действуя въ административномъ порядке, соприкасается очень близко въ духовной власти какъ на почеб общихъ сношеній съ нимъ, такъ и въ частности при разсмотрівній духовныхъ вопросовъвъ спеціальных комитетахъ; какъ, наприм'тръ, 21 іюня 1853 года было учреждено при министръ внутреннихъ дълъ особенное временное управление изъ 5 чиновниковъ -- двухъ изъдуховнаго въдомства, тръхъ изъ министерства, по соглашенію министра внутреннихъ дълъ и оберъ-прокурора Святъйшаго Синода; управленіе это, подчиненное министру внутреннихъ дѣлъ, было ввъренно тайному совътнику камергеру Войцеховичу, управляющему канцелярією Святъйшаго Синода; это управленіе завъдывало производствомъ всъхъ важнъйшихъ дълъ о раскольникахъ и, въ частности, въдало исполнение цълаго ряда Высочайшихъ указовъ относительно раскольниковъ. Значеніе этого направленія было таково, что въ туже осень 11 октября было упразднено III отдъленіе (по департаменту общихъ дълъ) въ министерствъ внутреннихъ дълъ, возстановленное, впрочемъ, 7 февраля 1857 г. Надо сказать, что рядомъ съ этимъ дъйствовали во всёхъ главныхъ пунктахъ распространенія рас-

<sup>1)</sup> Въстникъ Евроим. Япварь 1895. Впутреннее обозръніе.

кола и сектантства постепенно учреждаемые, начиная съ 3 ноября 1838 года, секретные совъщалельные комитеты "подъламъ, касающимся до сектаторовъ, раскольниковъ и отступниковъ отъ православія"; при этомъ "для преподанія твердости и согласности принятымъ мфрамъ противъ ихъ заблужденія" епархіальный архіерей и начальнивъ губерніи должны были имъть личныя секретныя совъщанія, приглашая при случать и представленя палаты государственных имуществъ; въ этотъ же комитетъ входиль и жандармскій штабъ-офицеръ; надъ всвиъ этимъ, однако, уже съ властью не только совъщательною, но и исполнительной, нродолжаль стоять секретный комитеть по дёламь о раскольникахь, учрежденный 14 марта 1825 года и соединившій въ себъ дъятельность преосвященнаго Кіевскаго митрополита Евгенія, управляющаго министерствомъ внутреннихъ дълъ и министра народнаго просвященія. Неясно, впрочемъ, продолжаль-ли существовать именно этоть комитеть этого состава до 1858 г., такъ какъ въ періодъ между 1853 и 1855 годомъ недолго д'яйствоваль еще "особый комитетъ"; во всякомъ случав, въ указв 5 декабря 1834 г. упоминается въ примечании, что административныя дела объ отступникахъ отъ св. въры, предположения о новыхъ узаконеніяхъ, о мітропріятіяхъ и дітахъ, подлежащихъ особой тайнь, вносятся къ министру внутреннихъ дъль въ особо учрежденный въ С.-Петербургъ секретный совъщательный комитеть, который заключенія свои представляеть на Высочайшее утвержденіе, а въ указѣ 17 апрѣля 1855 г. тоже говорится о секретномъ комитетъ подъ предсъдательствомъ митрополита Новгородскаго и Петербургскаго, куда переданы всъ дъла и бумаги особато комитета 1853 года. 20 января 1858 г. секретному комитету по деламъ о раскольникахъ было Высочайше указано, что онъ "занимается гораздо болъе разсматриваніемъ многочисленныхъ частныхъ случаевъ, чёмъ ръшеніемъ общаго вопроса о системъ дъйствій правительства въ отношении въ расколу и что самое существование комитета какъ бы изъемлетъ раскольниковъ отъ зависимости ихъ отъ общихъ для всёхъ подданныхъ Государя Императора правительственныхъ и судебныхъ учрежденій и тъмъ, самъ нарушая общую систему и единство управленія, образовавъ изъ раскольниковъ какое то особое сословіе"; въ отвращеніе сего, комитету было Высочайше повельно обсудить цылый ряды вопросовъ объ ограничени его дъйствій разсмотрѣніемъ общей системы по изследованію различных толковь раскола и по составленію статистики и описанія раскола черезъ лицъ, спеціально знакомыхъ съ предметомъ; затѣмъ имѣть въ виду предоставить всёмъ дёламъ "о расколе" и о раскольникахъ общее законное теченіе, т. е. ,,дъла законодательныя вносить подлежащимъ министрамъ въ Государственный Совътъ, въ высшій административный комитеть министровь, а судебныя вести обыкновеннымъ порядкомъ черезъ общія судебныя мізста". Всв эти пункты было Высочайше повельно обсудить въ собраніи комитета, "не приглашая вт оное духовных членовт", и ръшение послъдовало въ изложенномъ выше смыслъ, причемъ комитетъ призналъ, что "при обсуждении общихъ правительственных в мъръ въ комитетъ въ отношени къ расколу, само собою разумъется, надлежит избъгать всяких принудительных и насильственных средствъ $^{u-1}$ ).

Замъчательно, что еще въ Высочайше утвержденномъ 3 февраля 1825 г. положеніи комитета министрово было постановлено въ длинномъ рядъ правиль, противъ жидовской ереси направленныхъ, чтобы губернскія начальства, въ огражденіе распространенія секты, дъйствовали безъ всякаго участія духовной власти. Съ другой стороны, обязанности духовной власти, перечисленныя въ особомъ отдълъ, сводились къ употребленію ,,способовъ убъжденія, священнымъ правиламъ нашей религіи свойственныхъ, къ обращенію отступниковъ паки въ нъдра церкви"; здъсь-же было указано, что, рядомъ съ образованіемъ дътей въ училищахъ, рекомендуемымъ какъ средство къ отвращенію върозаблужденій, приходскіе священники "не должны домогаться какими либо явными дъйствіями или усиліями къ обличенію отступниковъ; имъ надлежитъ только пользоваться приличными случаями къ краткому увъщанію, а въ распоря-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ вездѣ мой.

женіяхъ, принадлежащихъ къ гражданскому начальству, не должны они принимать никакого участія".

Не слёдуеть думать, что эти несомнённо мудрыя указанія, которыя могли бы служить программой и для нынёшняго времени, обязаны своимъ существованіемъ только высокогуманному, нъсколько сантиментальному направленію личности Александра Благословеннаго, такъ вакъ, во первыхъ, всю 2-ю половину царствованія Александръ быль уже другой, -- это было время господства Аракчеева-и мы какъ бы слышимъ голосъ последняго въ 13 пункте "обязанностей гражданскаго начальства" 1) дословно следующаго содержанія: "какъ ничто не можеть имъть большаго вліянія надъ простымъ народомъ, какъ презръніе или посмъяніе надъ заблужденіями, въ кои совращать его ищуть, и что именно средство сіе употребляють. какъ раскольники разныхъ сектъ, такъ и субботники, въ отношеніи православной в'тры, то въ сношеніяхъ м'тстныхъ начальствъ именовать субботниковъ жидовскою сектою и оглашать, что они подлинно суть жиды, ибо настоящее ихъ наименованіе субботниковъ или придерживающихся Моисеева закона не даетъ народу точнаго о сектъ сей понятія и не производить въ немъ того къ ней отвращенія, какое можеть производимо быть убъжденіемъ, что обращать стараются ихъ въ жидовство" <sup>2</sup>).

Дѣло въ томъ, что безъ исключенія во всѣхъ царствованіяхъ вездѣ звучить одинъ и тотъ же мотивъ по отношенію къ расколу; призывъ къ осторожности, неспѣшности и умѣренчости дѣйствій, а вмѣшательство духовныхъ лицъ въ судебныя дѣла энергически устраняется; такъ, напримѣръ, указомъ 14 марта и 15 апрѣля 1835 г. признано неудобнымъ участіе депутатовъ съ духовной стороны при разсмотрѣніи и рѣшеніи дѣлъ о раскольникахъ; изъ указа Правительствующаго Сената отъ 21 мая 1849 г. видно, что управлявшій министерствомъ внутреннихъ дѣлъ сообщилъ министру юстиціи о

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Положеніе комитета министровъ 3-го февраля 1825 г.

<sup>2)</sup> Ibid.

томъ, что, вопреки указамъ, въ судебныхъ мѣстахъ допускаются депутаты съ духовной стороны, и ссылался при этомъ па строгій выговоръ за такое упущеніе, сдѣланный членамъ Олонецкой палаты Сенатомъ. Въ частности, даже по отношенію къ духовнымъ миссіонерамъ, Высочайшимъ повелѣніемъ 4 апрѣля 1837 года изъяснено, что духовные миссіонеры отнюдь не должны уклоняться отъ данныхъ имъ инструкцій и выходить изъ постановленныхъ для нихъ предѣловъ; "о замѣчаемыхъ-же ими неправильныхъ дѣйствіяхъ раскольниковъ доводятъ токмо до свѣдѣнія своего духовнаго начальства, не преслѣдуя ихъ доносами гражданскому начальству".

Нечего и говорить, что присутствіе въ судебныхъ сов'ящаніяхъ духовныхъ депутатовъ Уставами 1864 г. совершенно отстранено, но въ Уставахъ получили зато полное право гражданства термины духовное начальство и духовное правительство. Сопоставляя полное запрещеніе миссіонерамъ въ 1837 году возбуждать дела противъ раскольниковъ съ темъ, что по указу 1825 года приходскіе священники не должны домогаться какими либо явными дъйствіями или усиліями къ обличенію отступниковъ", нельзя не видеть въ этихъ указаніяхъ, что миссіонерское дёло съ точки зрёнія внутренней политики Императора Николая I не терпить насилія, и что пользованіе, въ ціляхь обличенія со стороны приходскаго духовенства, обращениемъ къ власти, разумъется, дискредитируетъ самое увъщание представителя духовнаго начальства, превращая его въ приказъ; само собою понятно, что приказу не свойственно смягчать душу, а приказывающему неудобно терпъть ослушание. Отсюда, казалось-бы, ясно, что исторія законодательства нашего должна была естественно привести, да и привела къ учрежденію особыхъ, не изъ членовъ епархіи, миссіонеровъ, какъ духовныхъ, такъ и мірянъ; но она, къ сожалѣнію, не довела до конца устраненіе епархіальнаго духовнаго начальства отъ несвойственной ему миссіонерской деятельности. Весьма въроятно, что именно въ этомъ и кроется причина того особеннаго озлобленія противъ приходскаго духовенства и недовърія къ нему, которое такь раздражаеть духовное правительство и его представительство.

Выше мы уже встрвчались съ твмъ, что, какъ вследствіе смѣшенія властей гражданской и духовной, такъ и въ пылу борьбы противъ сектантовъ, легко зарождается чувство раздраженія противъ заблудшаго сына Церкви, который невольно представляется такому миссіонерствующему начальству ослушникомъ. Весьма и весьма трудно удержаться при этомъ условіи на высотъ проповъдника, дъйствующаго только силою убъжденія и покоряющаго еретика главнымъ образомъ любовной заботой его о душъ обращаемаго. Но прямая опасность и для дёла, и для лицъ возникаетъ тамъ, гдё, увлекаясь борьбой, противникъ сектантовъ, миссіонеръ-будь онъ духовный или мірянинь, или изследователь-начинаеть видеть въ сектантъ врага не только религіи, но даже и государства и, кстати, чуть не личнаго; еще неудобнъе и опаснъе, если онъ отнесется въ нему непріязненно, какъ въ представителю ненавистнаго принципа, напр. раціоналистическаго или соціалистическаго; тогда, разумбется, и борьба окажется безплодною, а такой боецъ и сторонникамъ своимъ не безъ основанія покажется неудобными и нежелательными союзникоми; ближайшимъ послъдствіемъ указаннаго выше раздраженія явится смъшение въ одно цълое подъ общимъ именемъ врага и сектанта, и мистика, и глубоковърующаго ,,простеца" — раціоналиста и изувъра, и умалишеннаго; совершенно ясно, что представители последнихъ двухъ группъ сектантовъ, т. е. изувъры и больные, могутъ оказаться фактически среди искренно върующихъ членовъ секты; но, разумъется, миссіонеръ, какъ и сделаль Н. И. Ивановскій, не будеть стараться убеждать первыхъ; какъ умалишенный, такъ и изувъръ не сектанты, а больные; къ нимъ примънимы мъры полиціи, мъры призрънія, мъры медицинскія, а не духовныя; тотъ дъятель, у кого по какимъ бы то ни было причинамъ смѣшались эти типы или религіозное, полицейское или политическое значеніе сектантства въ одно неразрывное цёлое, при воспроизведении въ ръчи или въ книгъ общей картины сектанства, находится въ очень опасныхъ условіяхъ и рискуеть затіль безплодную борьбу съ врагомъ, стоящимъ внё его сферы, какъ миссіонера, а въ наилучшемъ случав, если дело до борьбы не дошло,

дать невърное представленіе слушателямь или читателямь, какь объ общей картинъ вражескаго лагеря, такь и о задачахь своей дъятельности.

Въ виду этихъ соображеній, представляется небезъинтереснымъ познакомиться нѣсколько съ полемической литературой въ лицѣ наиболѣе компетентныхъ представителей какъ духовной, такъ и свѣтской фракціи.

Въ устраненіе всякаго личнаго характера, я остановлюсь не надолго на двухъ коллективныхъ трудахъ: во первыхъ, — общества религіозно-нравственнаго просвѣщенія церкви, существующаго въ Кіевѣ съ 18 ноября 1893 г., и, во вторыхъ, — на дѣяніяхъ третьяго Всероссійскаго миссіонерскаго съѣзда, изданныхъ, первое, какъ и второе, въ 1888 году въ г. Кіевѣ подъ редакціей дѣятеля печати, редактора-издателя "Миссіонерскаго Обозрѣнія" и чиновника особыхъ порученій при оберъ-прокурорѣ Святѣйшаго Синода В. М. Скворцова. Дѣлать теперъ же самому какой либо выводъ изъ этихъ трудовъ, богатыхъ догматическимъ содержаніемъ, было бы безцѣльно въ данномъ случаѣ, такъ какъ насъ интересуетъ характеръ, настроеніе каждой изъ этихъ группъ дѣятелей, соединившихся предълицомъ сектантскаго міра ради одолѣнія его.

Счастливый случай позволяеть мнѣ воспользоваться тѣмъ, что каждому изъ этихъ изданій предпосланы рѣчи, о которыхъ съ нѣкоторымъ правомъ можно заключить по ихъ мѣсту, что онѣ отвѣчаютъ настроенію, по крайней мѣрѣ, большинства дѣятелей этихъ группъ.

Въ первой книгъ подъ заглавіемъ "восемь миссіонерскихъ собесъдованій" на первомъ мъсть помъщена статья секретаря общества религіозно-нравственнаго просвъщенія свящ. Прозорова подъ заглавіемъ "вмъсто предисловія"; во 2-й книгъ "Дъянія съъзда" напечатана произнесенная въ день открытія съъзда ръчь дълопроизводителя послъдняго, В. М. Скворцова, избраннаго затъмъ предсъдателемъ коммисіи по разработкъ вопросовъ о новъйшемъ сектантствъ.

Вотъ что говоритъ свящ. Прозоровъ: "отличительной чертой штундизма является фанатическая ненависть къ церкви и непримиримая вражда къ православнымъ; каждому штун-

дисту внушается, что въ православной церкви всѣ—отъявленные грѣшники, пьяницы, воры и т. п., а въ штундѣ всѣ непорочны сердцами, всѣ святы . . . .

"Когда спрашивають штундиста, къ какой церкви принадлежаль онъ до перехода въ штунду, штундисть отвъчаеть не иначе, какъ только такъ: прежде онъ былъ воромъ, пьяницей и любодъемъ, а теперь сталъ непорочнымъ членомъ братства, исповъдующаго Евангельскую въру....

"Самообольщеніе поразительное, гордость и самопревозношеніе чисто фарисейскія".

"Правда, трезвость и трудолюбіе подкупають въ пользу штундистовъ . . . Всякая секта въ началѣ своего существованія держится на изв'єстной нравственной высот'ь, въ виду новизны и исключительности своего положенія . . . Но съ увеличеніемъ членовъ нравственность падаетъ". "Какъ и всякая секта, штундизмъ начинается съ гордости, держится своеволія и разнузданности религіозной мысли, питается ненавистью и враждою къ православнымъ . . . Не прогрессь въ немъ и не культурное развитіе, а патологическое состояніе и бользнь духовная, бользнь опасная, такъ какъ развивается она не на религіозной только почвъ, но и на соціально-экономической". "Русскій колоссъ мощенъ върою православною . . . Бользнь причинена ему штундизмомъ, этою новинкою шестидесятыхъ годовъ, которая вышла отъ нъмцевъ . . . Понравилась эта новинка прежде всего тымь, кого призывала она отвергнуть авторитеть Православной Церкви и созданнаго имъ государства и руководствоваться въ религіозной и обще-государственной жизни указаніями лишь своего разума и вельніемь только своей личной воли".

По тёмъ же вопросамъ, въ томъ же смыслё, но нёсколько подробнёе высказался В. М. Скворцовъ, сдёлавъ заключенія, что, въ виду органической вёковой связи между собой, вспенопросы въры и церкви у насъ на православной Руси въ то же время суть и вопросы государственные.

Призывая къ работъ членовъ съъзда противъ раскола и сектантства, онъ тоже говоритъ о томъ, что "могучій колоссъроссійской державы прежде всего и болье всего обосновался

на твердынъ православія" . . . "Горе, если въ православной Руси наступить господство принциповъ ненормальной свободы и совъсти и пропаганды сенть-какъ того желають враги Церкви и Отечества! Это будеть однимъ изъ върнъйшихъ подкоповъ подъ кремль Руси"... Затъмъ, установивъ положеніе, что "воинамъ первъе всего нужно знать. гдъ вражій стань 1) и что въ немь предпринимается", В. М. Скворцовъ указываетъ, что враждебныя противъ миссіи вылазки чаще всего идуть со стороны тъхъ интеллигентовъ. которые укръпились на верху горы общественной жизни, и поясняеть, что большинство въ обществъ "теплохладно" къ православной въръ и церкви, а далъе говорить о такой части общества, для которой "всв ввры и секты превосходны, одно лишь православіе никуда не пригодно, потому что держить народъ въ страхѣ Божіемъ, въ повиновеніи закону и правительству". Далье, В. М. Скворцовъ говорить, что "накопилось довольно фактовъ, указывающихъ, что сектантскія лжеученія, разрушая религіозное міросозерцаніе народа, создають въ народной средь благопріятныя условія для развитія противогосударственныхъ идей".

Что касается собственно штунды, то В. М. Скворцовъ указалъ на нѣкоего крестьянина Ч., проповѣдника штунды, послѣдователи котораго учинили во имя идей рядъ преступленій, и очертилъ противоправительственный характеръ штунды; затѣмъ, онъ подѣлился со съѣздомъ свѣдѣніями о недавнемъ "сюрпризѣ изъ міра сектантства мистическаго", члены котораго, принадлежащіе къ новой сектѣ, крещеніемъ признаютъ само-убійство по примѣру Іуды; вспоминая по пути толстовщину и тираспольскихъ изувѣровъ, В. М. Скворцовъ заключаетъ такъ: "Нашъ долгъ предостеречь стражу и Отечество, что отдѣлившееся отъ единства Церкви, укоренившееся въ свободѣ мыслей, сектантство наше представляетъ собою и въ государственномъ отношеніи горючій матеріалъ, который при анархической искрѣ, подобной духоборческой, способенъ съ теченіемъ времени въ любомъ мѣстѣ разразиться страшнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ мой.

политическимъ пожарищемъ, загубить свъжую атмосферу духовно-политическаго міросозерцанія нашего православнаго населенія и тъмъ съиграть въ руку враговъ церкви и отечества".

Въ виду той приподнятой нѣсколько высоты, съ которой смотритъ В. М. Скворцовъ на задачу миссіонера, мысль моя невольно обращается къ тѣмъ простецамъ, вродѣ Чепурнаго, о которыхъ съ такой благодарностью вспоминаютъ антисектантскіе писатели.

Въ "Миссіонерскомъ обозрѣніи" за февраль 1900 г. разсказана М. Беринскимъ (стр. 347) встрѣча его въ Петербургѣ на имперіалѣ конки съ рабочимъ-проповѣдникомъ.

Дѣло началось съ того, что этотъ человѣкъ въ неряшливомъ костюмѣ, перекрестившись, началъ пѣть "Господи возвахъ" на 5-й гласъ; "голосъ былъ тихъ, но пѣніе было безупречно правильное и умиленное, слышна была молящаяся душа". Пассажиры притихли, иные перекрестились, "изъ разговора выяснилось, что это простецъ особаго рода"; твердостъ рѣчи свидѣтельствовала, что подъ этой невзрачною наружностью скрываются и чувства глубокія, и умъ развитой. На вопросъ, "знаетъ-ли онъ писаніе, онъ отвѣтилъ: умудряетъ Господь неуча, по милости Божіей, понимаю кое-что и таланта въ землю не зарываю, служу и Богу, и немощной братіи".

- "Какой"?
- "Иже рекутся мудріи быти, а сами объюродівна. Всякіе туть есть: и старообрядцы глаголемые, и пашковцы, и іудей попадется. Говорю съ каждымъ по сердцу, отъ Евангелія, и не безъ плода бесіда бываеть".
  - "Ты значить миссіонерь"?
  - "Не миссіонеръ, а собесъдникъ".

Этимъ лѣтомъ въ родной деревнѣ, недалеко отъ Москвы, скончался Е. А. Антоновъ, дѣятельный членъ миссіонерскаго братства Св. Митрополита Петра. Его особенно чтили въ заинтересованныхъ кругахъ, какъ сильнаго борца съ расколомъ, уважаемаго и популярнато въ обоихъ лагеряхъ. Судьба этого человѣка довольно своеобразна. Родомъ изъ крестьянъ, принадлежа къ раскольникамъ авсгрійскаго толка, Е. А. Анто-

новъ числился любимымъ ученикомъ и наставникомъ раскольничьяго архіерея Антона Шутова; но вдругъ въ 70-хъ годахъ Антоновъ обратился въ православіе, прилѣпился къ борцу съ расколомъ, архимандриту Павлу, и такъ же сблизился съ этимъ, какъ раньше съ Шутовымъ. Его жизнь за послѣднія 20 лѣтъ прошла въ непрерывныхъ диспутахъ и обличеніи ереси.

Предъ нами прошелъ рядъ миссіонерствующихъ типовъ бойцевъ за православіе, отъ профессора до простолюдина простеца, какъ говорится въ антисектантской литературъ, и мы ясно видимъ ръзвую разницу въ настроеніи, съ одной стороны, дъятелей болье или менье далеко стоящихъ отъ литературы и интеллигентныхъ теченій и, съ другой, настроеніе группы, стоящей ближе въ интеллигенціи и болье сльдящей, такъ сказать, теоретическую сторону дела. Необходимо разобраться въ томъ, откуда у этихъ последнихъ, какъ мы видъли на крупныхъ примърахъ секретарей съъздовъ и обществъ, а дальше увидимъ и въ постановленіяхъ съвздовъ. настолько значительная степень горечи по адресу и властей, и образованнаго средняго класса, что, разумъется, весьма трудно и ожидать встрътить у миссіонеровъ этого типа незлобивость и простоту, съ которыми "не миссіонеръ, а собесъдникъ" подходитъ къ сектанту, "говоритъ съ каждымъ по сердцу, отчего и не безъ плода бесъда бываеть".

Чувствуется затаенная обида, можеть быть правильная, можеть быть неосновательная, но во всякомъ случав искренная.

Священникъ Прозоровъ въ указанномъ уже выше предисловіи къ брошюръ: "Восемь миссіонерскихъ собесъдованій " такъ прямо и начинаетъ съ заявленій о томъ, что "публичными преніями о въръ опровергается и злонамъренная клевета на православную церковь, будто она со своими представителями духовными и свътскими преслъдуетъ за въру и повторяетъ времена гоненія на христіанъ, причемъ мучениками за въру и благочестіе являются разнаго рода сектанты, особенно штундисты, а гонителями—православное духовенство", затъмъ, анализируя эту "клевету" и высказавъ по пути, надо думать, исключительно личное мнъніе, что кому Церковь

не мать, "тому и Богъ не Отецъ", священникъ Прозоровъ 1) замъчаетъ, что насколько въ потаенныхъ углахъ можно съ успъхомъ клеветать и рисоваться мученичествомъ, настолько же легко, если не легче, на "стогнахъ и перекресткахъ трубить о штундистскихъ добродътеляхъ и беззаконіяхъ православныхъ"; здонамъренность же влеветы усматривается имъ въ томъ, что совъсть критикановъ не возмущается при наказаніяхъ кошунство или пропаганду со стороны католика или протестанта, "но если за то же самое судять и подвергають наказанію штундиста, хлыста, скопца, тогда говорять, что этонасиліе надъ редигіозной совъстью и преследованіе за въру "... На публичныхъ собесъдованіяхъ, продолжаеть нашъ авторъвсе это опровергается и дъйствительность представляется совсёмъ въ иномъ видё, и пресловутыя штундистскія добродётели являются "фарисейскимъ самопревозношеніемъ и возмущающимъ душу лицемъріемъ, а столь заманчиво рекламирующее штундистовъ мученичество оказывается только разсчитаннымъ измышленіемъ и злою влеветою на православную церковь и ея ревнителей". Такое открытое обращение къ, дъйствительно, единственной защить отъ клеветы, къ гласности, разумъется, разчитываетъ на прямой и искренній отвътъ, который я постараюсь дать на твердой, утоптанной временемъ почвъ, на почвъ историческихъ фактовъ, разумъется, не отъ лица штундистовъ или другихъ предполагаемыхъ виноватыхъ, а какъ "старый дьякъ въ приказахъ посёдёлый, который спокойно зрить на правыхъ и виновныхъ, не въдая ни жалости, ни гнѣва".

Мнѣ это тѣмъ удобнѣе сдѣлать, что я лично не допускаю, чтобы Церковь могла нынѣ считать гоненіе дѣйствительнымъ средствомъ и ореолъ мученичества, настоящій или кажущійся, полезнымъ элементомъ въ дѣлѣ борьбы за религію; ниже я обстоятельно докажу, что это такъ и на самомъ дѣлѣ.

Наша нынъшняя жизнь,—не штундистская, о которой я судить не берусь,—а окружающая насъ современность, преимущественно въ интеллигентныхъ образованныхъ слояхъ, какъ

<sup>1)</sup> Ibid. IV.

общественныхъ, такъ и бюрократическихъ-и чемъ выше, темъ больше-больна принципіальнымъ лицемфріемъ и, думается мнъ, въ этомъ отношени вполнъ неизлъчима. Дъйствительно, даже лучшіе люди, люди идеи, въ громадномъ большинствъ случаевъ, ниже своихъ идеаловъ, но, любя и спасая этотъ идеаль, сознательно стараются сами, какъ представители и исповъдники его, казаться лучше, т. е. лицемърять; остальной Gesindel, люди толпы, люди дёла—въ узкомъ смыслё этого слова, -- отъ альфы до омеги побуждаются въ лицемерію простымъ разсчетомъ; именно они больше другихъ ради сохраненія свободы действій должны заботиться о показной стороне своей репутаціи, такъ какъ такимъ типамъ не дана внутренняя порядочность, а нравственный кредить, хотя бы внёшній, купленный изворотливостью поведенія, необходимъ въ жизни. Но я глубоко **у**бъжденъ, что въ словахъ священника Прозорова звучитъ не мотивъ лицемърія, онъ дъйствительно глубоко оскорбленъ тъмъ, что считаетъ злонамъренной влеветою, и вполнъ, можетъ быть, искренно думаеть, что та ограниченная гласность, которую дають сами и которою пользуются собесбдованія, можеть достаточно опровергнуть предполагаемое имъ обвиненіе; я даже готовъ допустить, что предубъждение противъ Церкви, будто бы требующей гоненія, существуєть; но для признанія наличности злого намъренія необходимо, чтобы отсутствовала всякая почва въ нашемъ историческомъ прошломъ и въ нашей дъйствительности для образованія самаго предубъжденія.

Итакъ, разсмотримъ вопросъ, есть-ли основаніе думать, что гоненія входять въ разсчеты церкви, и не существуєть-ли, въ виду предполагаемаго мною отрицательнаго отвъта на вопросъ, такихъ данныхъ въ теоріи и практикъ охраненія православія, которыя породили и укръпили такой невърный для нынъшняго времени, какъ я думаю, взглядъ на русскихъ церковниковъ.

Возьмемъ самый невинный случай, напр., въ литературъ, гдъ строго объективный изслъдователь, священникъ Рождественскій <sup>1</sup>)—я намъренно не касаюсь полемистовъ—и тотъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Южно-русск. штундизмъ, стр. 165.

съ чувствомъ особаго удовлетворенія говорить о каторгів, объ административныхъ высылкахъ, о надзорів полиціи и тому подобныхъ мізрахъ, которыми "судебная и административная власть, въ нізкоторыхъ мізстахъ, въ дізлів подавленія секты приходять на помощь власти духовной"; самый терминъ подавленія въ устахъ священника уже соблазнителенъ. Посмотримъ приводимые имъ факты, наводящіе на такія же размышленія.

Командированный въ 1873 году въ село Чаплинку, Косяковку и друг., миссіонеръ іеромонахъ Владиміръ Терлецкій, не успъвъ обратить въ православіе ни одного штундиста, лично подаль заявленіе генераль-губернатору о необходимости выслать главныхъ руководителей штунды; на это заявленіе, переданное въ министерство внутреннихъ дель, последнее отвечало отказомъ, объяснивъ, что не признаетъ возможнымъ сдёлать распоряжение о высылей этихъ лицъ, такъ какъ "высылка сектаторовъ изъ одной мъстности въ другую, какъ административная мъра, неръдко принимавшаяся въ прежнее время, всегда приносила одинъ только вредъ; сектаторъ, благодаря своей высылкъ, пріобръталь въ глазахъ своихъ послъдователей гораздо большее значение, чемъ то, вакимъ онъ пользовался до высылки, и въ то же время, находясь вдали отъ своихъ последователей, не прерывалъ сношеній съ ними. Кром' того, въ м' ст' ссылки онъ пріобр' талъ новыхъ послъдователей" 1). Этотъ отвътъ, разумъется, остался неизвъстенъ штундистамъ и православному обществу, а въ село Чаплинку въ половинъ 73 года былъ назначенъ для надзора за штундистами и для прекращенія пропаганды полицейскій чиновникъ Поповъ. Вотъ что писалъ объ немъ ("Въра и разумъ" 1886 г. стр. 414) бывшій слёдователь г. Шугаевскій: "я не могъ не выразить своего удивленія относительно такого выбора: представьте себъ пожилого человъка, почти безпрерывно пьянаго, неразвитого, грубаго и самодура, да вдобавокъ еще нечистаго на руку... Скоро патріархъ штунды, какъ прозывали его потомъ, проявилъ свои доблести. Съ суровостью началь онъ преследовать собранія штундистовь, разгоняль ихъ,

<sup>1)</sup> Ibid.. 95-96.

билъ, арестовывалъ, кого и на какой срокъ вздумается. Конечно, этимъ онъ не прекратилъ штундистскихъ собраній, а только заставилъ устраивать собранія въ другихъ селахъ или даже въ томъ же селѣ, гдѣ жилъ блюститель порядка, но только поосторожнѣе и поскрытнѣе" ¹). И такъ, вотъ что было въ Кіевской губерніи.

Въ Херсонской губерніи въ половинъ семидесятыхъ годовъ выдълился борецъ за православіе, священнивъ мъстечка Любомірки отецъ Казакевичъ; дъйствуя путемъ пастырскихъ увъщаній, онъ въ то же время слъдиль за нарушеніями закона со стороны сектантовъ и возбуждалъ по этому поводу дъла, вступая въ пренія съ сектантами; причемъ думалъ поколебать върованія ихъ пасторскимъ словомъ, онъ, "къ сожальнію", прибавляетъ священникъ Рождественскій, "не могъ успъть въ этомъ".

"Дѣятельность отца Казакевича, продолжаетъ нашъ авторъ, вызвала неудовольствіе со стороны свѣтскихъ властей". Губернаторъ въ февралѣ 1876 года писалъ высокопреосвященнѣйшему Іоанникію о нетактичности дѣйствій Казакевича по отношенію въ штундистамъ, относительно которыхъ онъ постоянно возбуждаетъ несправедливыя преслѣдованія, и въ заключеніе губернаторъ говорить, что подобное поведеніе священника Казакевича не только не можетъ быть полезно въ дѣлѣ пресѣченія штундизма, но, ожесточая поклонниковъ послѣдняго, можетъ служить даже поводомъ въ распространенію этой секты 2); затѣмъ губернаторъ домогался удаленія Казакевича изъ Любомірки, гдѣ послѣдній пробылъ, однако, до 1880 года 3).

Вотъ впечатлъніе, произведенное на должностныхъ лицъ въ двухъ главныхъ пунктахъ распространенія штундизма, лицъ административныхъ и судебныхъ, дъятельностью двухъ священниковъ, исполнявшихъ по своему разумънію добросовъстно свои обязанности; какое же впечатлъніе должно было произ-

<sup>1)</sup> Ibid., 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 126.

<sup>3)</sup> Ibid., 127.

вести на мѣстныхъ жителей назначеніе Попова туда, гдѣ дѣйствовалъ отецъ Терлецкій, и какъ могло сказаться въ общественномъ мнѣніи оставленіе отца Казакевича въ Любоміркѣ въ теченіе четырехъ лѣтъ, вопреки мотивированному выше мнѣнію губернатора о его вредности.

Предълы моей задачи не позволяють мнъ уклоняться въ сторону отдёльныхъ примёровъ; я считаю долгомъ только категорически указать на то, что въ увлеченіи борьбы, съ такими явленіями и впечатленіемъ оть нихъ мирится рядь деятелей миссіонерства, мирясь въ то же время съ увлеченіемъ въ духъ первыхъ распространителей христіанства; тавъ, напримъръ, ректоръ казанской духовной академіи, архимандрить Антоній, въ своей ръчи по окончаніи третьяго миссіонерскаго събзда увъщеваетъ миссіонеровъ помнить, что безъ скорбей и подвига не можеть быть плода духовнаго, что не надо робъть предъ возстающей на пропов'вдника ожесточенной злобой и что проповълникъ съ благодареніемъ и упованіемъ долженъ нести свой апостольскій кресть, "пусть его святые порывы-говорить онь 1) — встрвчаются издвательствомь, пусть любовь его влеймится, какъ лицемфріе, пусть его ревность обзывается жестокостью: если все это удостоишься претерить, то знай, что этоть самый внутренній вопль наболівшей души есть вривъ возрожденія въ жизнь духовную для многихъ". Заканчивается эта рёчь призывомъ "вдавать плещи свои на раны и ланиты на заушенія (Ис. 50, 6), ибо всякій разъ Господь воздасть намъ за это пріобретеніемъ брата". Воть несомненно апостольское миссіонерское настроеніе; но по отношенію къ успъху дъла чувствуется сомнъніе въ томъ, чтобы такое воинствующее смиреніе и негодующее самоотверженіе въ концъ концовъ смягчили и обезоружили озлобленнаго сектанта. Духовная литература подтверждаеть наше сомнение въ плодотворности упомянутой психологической странности воинствующаго смиренія, указывая въ обличеніе ея на то, что наибольшій успъхъ имъютъ проповъдники простецы не-јерархи, что самый санъ духовный, принадлежность въ духовнымъ въдомствамъ и

<sup>1)</sup> Дівнія З Всероссійскаго М. С., стр. 39.

духовному начальству, самъ по себѣ является элементомъ, раздражающимъ сектанта; едва-ли здѣсь на первомъ планѣ можетъ быть поставлено въ качествѣ причины впечатлѣніе гоненій, кстати сказать, и прежде встрѣчавшихся большею частью въ формѣ обращеній къ свѣтской власти; пусть ненависть сектантовъ диктуется гоненіями, если бы даже назвать такимъ именемъ различныя административныя мѣры, имѣющія цѣли чисто свѣтскія, но вѣдь такая ненависть обратилась бы прежде всего противъ власти свѣтской, даже при предположеніи въ духовенствѣ вдохновителей этихъ мѣръ; да сектанты, можетъ быть, по слову архимандрита Антонія, дѣйствительно "обзываютъ жестокостью эту ревность"; но это будетъ всетаки недостаточно для ненависти противъ церковниковъ въ качествѣ именно гонителей.

Исторія учить, что мученивь гонимый можеть возлюбить и гонителя исврешняго фанатива, но нивогда не можеть последовать сближенія тамъ, где проповедникъ заподозревается въ лицемъріи, въ личномъ невъріи въ свою тезу, въ томъ, что самъ онъ волкъ въ овечьей шкуръ-и воть въ этомъ пунктъ не мимо идетъ слово архимандрита Антонія, что "любовь его влеймится вакъ лицемъріе"; въ этомъ, очевидно, "тв раны на плещи и заушенія ланить", о которыхъ съ такою болью вспоминаеть ораторъ; только при такомъ толкованіи, въ связи съ очерченнымъ выше общественнымъ лицемъріемъ нашего времени, можно психологически понять безнадежный тонъ и духовной литературы, и цитированной речи, такъ какъ, въдь, трудно представить себъ на самомъ дълъ. чтобы властно поставленное въ русской жизни православное духовенство испытывало обратно физическія гоненія со стороны сектантовъ; вотъ съ нравственной стороны-дъло другое. Повторяю: суть не въ бывшихъ издавна и значительно ослабъвшихъ сравнительно гоненіяхъ, безплодность которыхъ сознаеть и духовенство; я позволю себъ далъе дать рядъ историческихъ справовъ, рисующихъ постепенное созрѣваніе теоріи безплодности гоненій — этой единственно правильной теоріи въ сознаніи и св'єтской, и духовной власти.

"Для истребленія раскола—говорить Юзовь—употребляли

сожиганія въ срубахъ, закапчиванія, вѣшанія за бокъ на крюкъ... вообще всѣ средства были испробованы; государство налагало двойные налоги, ограничивало гражданскія права, каждый чиновникъ 1) имѣлъ неограниченное право на карманъ раскольника, а между тѣмъ расколъ не ослабѣлъ, не уменьшился, но, напротивъ того, все глубже, все сильнѣе вкоренялся въ жизнь народа" (Сборникъ Правительственныхъ Свѣдѣній "о расколъ" Кельсіева, томъ IV, стр. 325). Для государства стало очевидно, что его прежняя система прямого и беззастѣнчиваго истребленія раскольниковъ не выдерживаеть критики 2).

20 января 1762 г. Императоръ Петръ III именнымъ указомъ запретилъ преследовать раскольниковъ, такъ какъ имперіи ,,и инов врные яко магометане и идолопоклонники состоять, а тъ раскольники христіане точію въ единомъ застаръломъ суевъріи и упрямствъ состоять, что отвращать должно не принужденіемъ и огорченіемъ ихъ, отъ которыхъ они и бъгають за границу 3). Правда, духовная власть—что вполнъ естественно для противной стороны, выражаясь языкомъ уголовныхъ уставовъ-особенно въ лицъ такихъ людей. какъ Никонъ, и вообще духовныхъ ХУП-го стольтія, отставала отъ этого предубъжденія позже свътской власти: время путешествія Никона за мощами митрополита Филарета въ Соловки въ 1652 г. Никонъ принуждалъ сопровождавшихъ его свътскихъ людей держать себя по-монашески. Царь Алексей Михайловичь унималь религіозное рвеніе Никона на томъ основаніи, что "никого де (онъ) силою не заставитъ Богу въровать ( 4). Въ интересной стать ,,Русскіе католики въ концѣ :XVII столѣтія" А. Б—ина 5) разсказывается эпизодъ объ одномъ изъ многочисленныхъ тогда русскихъ католиковъ, діаконъ Петръ: тогдашній патріархъ Андріанъ выра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) І. с. введеніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I. c. 4.

<sup>3)</sup> Собраніе Постановленій по части раскола кн. 1-я, стр. 586.

<sup>4)</sup> Истор. Вѣстн. Май 1886 г. Царь Алексви Михайловичь. С. Платонова, стр. 273.

<sup>5)</sup> Истор. Въстн. Сент. 1886 г. стр. 596 и 598.

зился о немъ такимъ образомъ: "Онъ стоить за кальвиновъ, лютеровъ и папежниковъ; я боленъ, а то бы онъ давно быль сослань; да и теперь это такъ ему у меня не пройдетъ, я нарочно для него соборъ соберу"; такой соборъ былъ собранъ, и вотъ что пишетъ Петръ своему отцу о последствіяхъ. "Въ Константиновкъ (т. е. въ Константиновской башнъ въ Кремлъ) при дыбъ стоятъ учители нъмые (т. е. бояре); виъсто евангелія огнемъ и виъсто апостола кнутомъ просвъщають. О! коль безполезно ихъ учительство!", восклицаеть Петръ. Порицая противохристіанское мучительство, Петръ имъетъ въ виду не одного себя, онъ вспоминаетъ о людяхъ, которыхъ тогда у насъ болъе всего притъсняли за въру, о раскольникахъ: "О Боже-пишетъ онъ-даждь кратчайшій образъ и нашимъ государямъ архіереямъ о простачкахъ нашего рода капитанахъ, чтобъ они, какъ духовные, исправляли ихъ духомъ вротости; или пускай спасають ихъ страхомъ, но восхищають оть огня". Онъ обращается съ этой же просьбой и къ патріарху: "молю ваше архипастырство, да потщиться ихъ спасти отъ огня".

Духовный соборъ 1666 г. постановиль наказывать раскольниковъ "не токмо церковнымъ наказаніемъ, но и царскимъ-сиръчь городскимъ закономъ и казненіемъ". Начались гоненія и жестокости. Воть что писаль по этому поводу старовъръ протопопъ Аввакумъ: "чудо! какъ-то въ познаніе не хотять прійти: огнемъ, да внутомъ, да виселицею хотять въру утвердить! Которые-то апостолы научили такъ? не знаю! Мой Христосъ не приказаль нашимъ апостоламъ такъ учить, еже бы огнемъ, да кнутомъ, да висълицею въ въру приводить". Когда затемъ и государство вмешалось въ распрю народа съ церковнымъ управленіемъ, то мятежныя движенія, произведенныя въ началъ расколоучителями въ сферъ собственно церковной, скоро перенесены были ими въ сферу гражданской народной жизни, и во главъ "бунтовъ" стали являться и действовать, уже чисто въ духе демократическомъ, возмутители народные Хованскій, Стенька Разинъ; таковы же были и стрельцы подъ знаменемъ Никиты Пустосвята, когда на Петра I смотръли какъ на антихриста; появилось понятіе

о его печати, сопротивление переписи и податямъ и вообще установилось противогосударственное направление раскола и сектантства; таковы были послъдствия гонении XVII въка.

Въ ряду особо вредныхъ сектъ уже съ XVI въка выдъляется секта іудействующихъ; затъмъ постепенно присоединяются въ ней другія, во главъ которыхъ уже со 2-й половины XVII въка становится скопчество; на него направлены главные удары. Еще въ 1849, 1850 и 1851 годахъ мы видимъ относительно скопцовъ то, что иначе не можетъ быть названо, какъ гоненіемъ, но уже исключительно отъ лица свътской власти и притомъ съ очевиднымъ злоупотребленіемъ со стороны исполнителей предначертаннаго; при этомъ предписанное употребленіе позорящихъ наказаній имъетъ въ виду отнюдь не религіозныя цъли, а чисто государственныя и видимо стремится оградить населеніе отъ безумцевъ, "добровольно выбросившихъ себя изъ числа мужчинъ".

При этомъ исполненіе обряда, состоявшаго въ томъ, чтобы водить по селенію оскопившихся въ женской одеждь и дурацкой шапкъ, предписывалось возложить на благоразумного чиновника 1). 14 января 1850 г. такая нравственная мъра признается общимъ правиломъ, и начальникъ Орловской губерній въ своемъ донесеніи 2) такъ описываеть впечатльніе, произведенное на народъ этой шутовской процессіей. Крестьянки въ одной изъ деревень пъли при этомъ свадебныя пъсни, съ язвительнымъ примъненіемъ ихъ къ скопцамъ, а дъти, съ крикомъ и свистомъ забъгали впередъ скопцовъ, бросая въ нихъ грязью и всячески издъваясь надъ ними. Между тъмъ родственниви одного скопца въ то время, какъ проводили его мимо двора ихъ, плакали отъ стыда; а дъдъ другого своица, выйдя изъ толны народной, горько укоряль внука, что онъ нанесъ такое посрамление всему своему семейству и роду, причемъ прибавилъ еще, что онъ, чрезъ оскопленіе себя, продаль душу свою чорту. То же чувство негодованія выражали и другіе пожилые крестьяне, говоря, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Указъ 2 ноября 1849 г. Собр. Постанова. стр. 405. Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Ibid. 411.

сконцы своимъ отвратительнымъ преступленіемъ обезчестили все ихъ общество, и притомъ присовокупляли, что они заслуживали бы гораздо строжайшаго за то взысканія, что правительство слишкомъ еще въ нимъ милостиво и что если бы этихъ безумцевъ поручили имъ, то они распорядились бы съ ними иначе. Такимъ образомъ-заключаеть губернаторъ въ своемъ докладъ о наказани скопца-эти первые опыты представили доказательства, что мёра сія способна достигать цёли, состоящей въ томъ, чтобы возбуждать въ народъ презръние и омерзвніе къ скопчеству; но рядомъ съ этимъ онъ признается, что скопцы остались равнодушными и нераскаянными и заявляли, что терпять ради спасенія души, тавъ что никакого благотворнаго дъйствія на нихъ не замічено, а "впрочемъ, " и мъра эта предполагалась не для нихъ, а для народа", — меланхолически заканчиваетъ докладъ. Въ обстоятельномъ изследовании П. С. Усова о знаменитомъ "этнографе-беллетриств" Мельниковъ - Печерскомъ (Историческій Въстникъ за 1884 г.) мы находимъ болъе искреннее, можеть быть, описаніе впечатлінія на народь оть подобной же процессіи.

Какъ извъстно, выдвинувшись на служебное поприще громаднымъ трудолюбіемъ и знаніями по расколу, Мельниковъ при 3-хъ министрахъ внутреннихъ дёлъ, граф'в Перовскомъ, генералъ-адъютантъ Бибиковъ и С. С. Ланскомъ, производиль въ 50-хъ годахъ рядъ изысканій по Нижегородской и другимъ губерніямъ, богатые результаты которыхъ, представленные въ министерство внутреннихъ дълъ, не опубликованы, къ сожаленію, но въ приведенной стать в мы находимъ нужный намъ эпизодъ. Въ 1851 году было предписано Нижегубернатора одного подсудимаго скопца городскому Лувояновскомъ убздъ одъть въ бабій сарафанъ и показать народу на базаръ. Вмъсто того, чтобы это исполнить подъ рувою такъ, "чтобы нивто не догадался, что на подобную мъру послъдовало Высочайшее соизволение", мъстное начальство облекло это исполнение въ такия формы, которыя съ самаго начала не предвъщали ничего добраго. Для того, чтобы одёть скопца въ сарафанъ, командировали слишкомъ за двъсти верстъ старшаго полицеймейстера Нижняго Нов-

города, Зенгбуша. Зенгбушъ, нарядивъ скопца въ сарафанъ, хотъль показать свое усердіе къ службъ тъмъ, что, какъ онъ выразился, кажется, даже въ рапортъ своемъ, "пригласилъ народъ плевать свопцу въ глаза". Но на многолюдномъ базарѣ не было смѣха: смущенная толпа, вслѣдствіе распространившейся молвы о казни, ожидала появленія палача и висълицы. Кончилось дъло тъмъ, что всъ, и раскольниви, и нераскольники, смотрёли на скопца, какъ на мученика, старухи плакали, а когда скопца повезли обратно въ увздный городъ, то народное къ нему участіе выразилось въ необывновенно щедромъ подаяніи ему калачами и деньгами. "Скопчество и хлыстовщина отъ такой мёры не только не уменьшились въ Лукояновскомъ убздъ, но даже увеличились; чрезъ нъсколько времени хлысты явились даже въ церковномъ влиръ одного селенія Лукояновскаго увзда". Не только сознаніе безполезности гоненій съ точки зрінія церковной, поэтому присущей и свътской, и духовной власти, но даже вредъ репрессивныхъ мъръ неоднократно констатируется въ духовной литературь, причемь, напр., на 3-мъ съвздъ занялъ много времени вопросъ о томъ, что однимъ изъ прямыхъ слёдствій запрещенія штундистамъ общественнаго моленія закономъ 4 іюля 1894 г. явилось въ средѣ штундистовъ стремленіе именовать себя баптистами; если въ громадномъ большинствъ случаевъ нельзя утверждать, что данное обвиняемое лицо-по ряду судебныхъ процессовъ за послъднее время-дъйствительно штундисть и, слъдовательно, ложно выдаеть себя за баптиста, такъ какъ въ этомъ, собственно говоря, и заключается суть конкретныхъ решеній, то самый факть пользованія такой уловкой въ большинств' или хотя бы и меньшинствъ случаевъ сомнънію не подлежить; дъло, однако, не такъ просто, какъ кажется, и кромъ мотивовъ самосохраненія или, върнье, сохраненія въроисповъдной свободы, штундисты и для достиженія пропагандистскихъ цёлей и необходимой для этого свободы неръдко именують себя въ судахъ баптистами. Такое стремленіе, можеть быть, частью и подсказанное имъ со стороны, находить почву и въ томъ, что такъ называемый староштундизмъ (Косяковскій толкъ),

дъйствительно, испыталь на себъ сильное вліяніе баптизма и нъкоторыми изслъдователями, напр. В. М. Скворцовымъ, этотъ толкъ даже именуется штундо-баптизмомъ, такъ что послъдователи этого толка, не обязанные въ качествъ обвиняемыхъ помогать правосудію детальнымъ разъясненіемъ своей вины, могутъ съ нъкоторымъ правомъ уступать указанному соблазну, именуя себя баптистами; кромъ того, и 3-ій съъздъ призналъ нужнымъ распространить названіе штунды на всъ ея, какъ онъ называетъ, фракціи 1), т. е. баптизмъ или староштундизмъ, пашковщину и духовную штунду или младоштундизмъ.

Борясь такимъ образомъ противъ несоответствующихъ наименованіямъ предметовъ, събздъ подводить подъ штунду рядъ лицъ, которыя съ полнымъ убъжденіемъ не назовуть себя штундистами даже при искреннемъ сознаніи; дальше мы встрътимся и подробно разсмотримъ еще другіе случаи неправильнаго именованія разныхъ секть, напримёрь хлыстовь, съ прибавкою слова штундо, чвмъ, какъ и въ предъидущихъ случаяхъ, устанавливается серьезное неудобство для судебнаго разслъдованія и преслѣдованія. Подтвержденіе основной моей мысли, что самое преследование въ сознании высшихъ представителей церкви и государства не считается полезнымъ и удобнымъ для дъла церкви, мы находимъ во всеподданнъйшемъ отчетъ оберъпрокурора Свят. Синода за 1896 и 1897 г.г., где говорится подробно о штундъ и ея заступникахъ съ той точки зрънія, что, благодаря стремленію "къ энергичной и настойчивой пропагандъ своего лжеученія штундизмъ значительно усилиль и распространиль (эту свою) вредную д'ятельность"; при этомъ въ отчетъ упоминается, что особенно важно для провърки нашей мысли, законъ 4 іюля 1894 г., воспретившій собраніе штундистовъ для богомоленія, причемъ, вследствіе именно этого репрессивнаго закона, "штундисты — какъ указываеть отчеть-стали причислять себя къ последователямъ другихъ признанныхъ сектъ".

Въ этомъ же отчетъ указывается и на главную опасность

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъянія 143.

сектантского движенія, на народившееся сочувствіе къ нему интеллигенціи, выразившееся въ попыткахъ "объединить религіозное разномысліе толковъ на почвъ соціалистической и нигилистической": рядомъ съ этимъ поставлены и пропагандисты анархическихъ ученій, возвеличиваемые во имя свободы убъжденій и выставляемые "страдальцами" за эту свободу. Ясно, что и такой высокоавторитетный источникъ признаеть, что репрессивный законь 1894 г. не достигь цёли, а даже отдаляеть отъ нея, что мученичество, воображаемое или дъйствительное, можеть служить сильнымъ орудіемъ рукахъ неблагонамъренныхъ людей, и что главная опасность отъ штундизма и сектъ вообще, это-ихъ противогосударственный характеръ; отсюда совершенно ясно, какъ и слъдуетъ ожидать отъ соображеній такого высокогосударственнаго значенія, что гоненія за в'тру не только не стоять насъ на первомъ планъ, но и не считаются полезными и даже нужными въ арсеналъ орудій нашей внутренней политики.

Не разъ въ предшествовавшемъ изложении мы встръчали болъе или менъе энергичное нападеніе на интеллигенцію и общество вообще и на судебное и даже административное въдомство въ частности; до извъстной степени слышатся тавія обвиненія и въ дінтельности третьяго съйзда, который 1) справедливо, съ церковной точки зрвнія, отмвчаеть однако, что особую вредность секть надо усматривать въ оттенкахъ ученія противообщественныхъ, соціально-политическихъ, и потому секты представляются опасными не столько для церкви, сколько для государства, почему логически правильно събздъ и подчеркиваеть въ своихъ совъщаніяхъ и ръшеніяхъ, что первыми и главными мърами для уврачеванія духовнаго недуга собственно православная миссія церкви признавала прежде всего главнымг образомг мъры духовнаю порядка, памятуя завъты "пастыря добраго", полагающаго душу за овцы, пастыря вротваго и смиреннаго сердцемъ, иже видъвъ народы, яко бяху смятени и отвержени Милосердова о них (Мв., 9, 36).

<sup>1)</sup> lbid. Дѣянія 217.

Совершенно правильно признавая, что интересы политическіе не входять въ задачу церкви и чужды идей религіозныхъ, съёздъ говорить какъ-бы въ успокоеніе "сектофильствующему лагерю, что ничего новаго въ области репрессивныхъ мъръ съъздъ не изъискивалъ, но только разъяснилъ предусмотрънное законами, т. е., то, что "по беззаконію исполнителей и супостатовъ церкви не проводится въ жизнь, а остается только на бумагъ "1). Далъе при анализъ самого понятія особо вредных секть мы увидимъ, какіе именно тодки и по какимъ причинамъ признаются съйздомъ особо вредными и следовательно, по закону 1894 годаесли предположенія събзда пройдуть-лишатся права религіозныхъ собраній; при этомъ случав мы, следовательно. увидимъ, проектированы-ли или нътъ съвздомъ новыя репрессивныя меры. Какъ бы то ни было, какъ второй, такъ и третій събадь въ области миссіонерской, въ строгомъ смысль слова, проектируетъ рядъ упорядочивающихъ мёръ, направленныхъ въ усиленію миссіонерскаго служенія 2), въ повышенію нравственных в качествъ миссіонеровъ 3) и, наконецъ, въ 13 § 4). правиль объ устройствъ миссіи и способъ дъйствій миссіонеровъ и пастырей церкви по отношенію къ раскольникамъ и сектантамъ събздъ излагаеть следующее наставленіе, продиктованное, очевидно, полнымъ принципіальнымъ признаніемъ вреда гоненій и необходимости миссіонерской кротости и пользованія правомъ обращенія въ свётской власти со стороны духовной только въ цёляхъ самозащиты; этотъ пункть заслуживаеть того, чтобы привести его въ подлинникъ: "Во время собесъдованій миссіонеръ, въ отношеніи къ раскольническимъ и сектантскимъ совопросникамъ и вообще кърасвольнивамъ и сектантамъ, долженъ соблюдать потребныя проповъднику и защитнику истины душевное спокойствіе, кроткое обращение и снисходительное терптніе, не смущаться ихъ дер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 270.

<sup>3)</sup> ibid. 356.

<sup>4)</sup> Ibid. 361.

зостями, но братолюбиво обличать ихъ неприличіе, не отвъчая безумнымъ по безумію ихъ. Къ содъйствію полицейской власти для собственной защиты или охраненія на собесъдованіяхъ порядка и тишины миссіонеръ можеть прибъгать лишь въ крайнихъ случаяхъ, когда, напримъръ, станетъ яснымъ, что присутствующіе на собраніи раскольники и сектанты угрожаютъ произвести безпорядокъ или причинить насиліе" 1).

Итакъ, гоненія нынъ принципіально не попускаются, что, впрочемъ, категорически установлено еще статьею 60 уст. о пред. и пресъч. прест., въ сводъ зак. изд. 1842 г. т. XIV. Ссылаясь на эту статью, циркуляръ министра внутреннихъ 26 ноября 1849 года указываеть, что изъ дёла одной солдатки и сына ея кантониста видно, что солдатка эта умерла отъ ранъ, которыя она и сынъ ея нанесли себъ, будучи потребованы увзднымъ судомъ къ увъщанію, твиъ изъ двла оказалось, что люди сіи, состоя издавна въ расколь, не обвинялись ни въ какихъ закономъ воспрещенныхъ дъйствіяхъ по содержимой ими ереси. Указаніе министра по этому поводу сводится въ тому, чтобы судебныя и полицейскія міста не привлекали ко отвітственности людей. не подлежащихъ никакому взысканію по существу производимыхъ дёлъ 2). Въ циркулярё того же министра отъ 29 марта 1849 г. указывается, что долгое содержаніе раскольниковъ подъ стражею за проступки несерьезные представляется нежелательною строгостью, которая, порождая въ раскольникахъ мысль, что ихъ преследують за мненія о вере, служила единственно къ большему отчужденію ихъ отъ церкви <sup>3</sup>). Указомъ Святейшаго Сунода отъ 5 апреля 1845 г. напоминается преосвященнымъ Высочайшая воля, чтобы духовенство, при благоразумномъ и осторожномъ образъ сношеній съ раскольниками, не выходило ни въ какомъ случав изъ круга чисто духовныхъ дъйствій, обращалось не презрительно и не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Свод. Пост. 339.

<sup>3)</sup> Ibid. 403.

враждебно, а кротко и миролюбиво, нигдъ не раздражая, ни въ ръчахъ, ни въ дъйствіяхъ, и присоединять къ православію только изъявляющихъ свободное, искреннее желаніе на это 1).

Следовательно, по закону и по руководящимъ взглядамъ въдомствъ и правящихъ ими, у свътской власти-свое особое дъло, у духовной — также; злоупотребленія низшихъ агентовъ, притъсненія по поводу выдачи паспортовъ или исполненія требъ-предполагая, что они наблюдаются-насъ въ данномъ случать не касаются и, очевидно, не могуть входить въ высшіе виды тіх властей, которыя не преслідують цілей пропаганды силою и которыя признають содыйствіе гражданской власти духовной только въ смыслъ защиты миссіонеровъ или огражденія православнаго населенія на містахъ отъ вредной въ государственномъ отношении пропаганды. Безпочвенными и безцъльными поэтому являются нападенія на "севтофильствующій лагерь", на беззаконных исполнителей и супостатовъ церкви, а такъ какъ дъйствій безъ причинъ не бываетъ, то надо искать причинъ этого раздраженія. Досаднъе всего становится людямъ, когда имъ приходится сътовать самимъ на себя или убъждаться, что предпринятая мъра, на которую возлагались особенныя надежды, на практикъ не оправдываетъ сужденій; если неудача происходить отъ недостатка самой мёры, то людямъ, проведшимъ ее, а также и стремящимся пользоваться ею, разумъется, досадно вдвойнъ, и естественно въ такомъ случав переносить вину на другихъ.

Законъ 4 іюня 1894 года, о которомъ въ своемъ мѣстѣ будетъ подробная рѣчь, включивъ въ свой текстъ всевозможные признаки штундизма какъ антирелигіозные, такъ и антигосударственные, естественно отнесся очень строго къ нему лишивъ штундистовъ права общественнаго и даже частнаго, моленія, а, въ сущности, права собраній для этой цѣли членовъ секты. По смыслу закона 1894 года секта эта отрицаетъ всѣ таинства и обряды, не признаетъ никакихъ властей, отрицаетъ присягу и военную службу, проповѣдуетъ

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Ibid. 354.

сощіалистическіе принципы: общее равенство, раздёль имущества и т. п. Допустить распространеніе ученія, "подрывающаго въ корну основныя начала общественности, православной вуры, русской народности и государственнаго строя", позволивь собираться испову дникаму такого ученія подъ предлогами религіозными для пропагандированія его, было бы очень опасно и вредно, но тумь важну строго наблюдать за пользованіему низшей администраціей и судами такиму грозныму оружіему, направленныму ку охраненію столь серьезныху интересову и притому не ву сферу мысли, а именно дуйствія.

Правительствующій Сенать по дёлу Головко (рёш. Угол. Кассап. Департ. № 1 за 1900 г.) отнесся поэтому съ особымъ вниманіемъ къ вопросу и призналь во имя основныхъ положеній судебнаго права, что, во первыхъ, необходимо въ каждомъ данномъ случав убъдиться въ принадлежности обвиняемыхъ къ такой именно вредной сектъ, т. е. констатировать ad hoc самое существование такой секты, и что, во вторыхъ, отзывъ духовной консисторіи, на основаніи 119 и 766 ст. уст. угол. суд., не можетъ быть относимъ къ числу предустановленныхъ доказательствъ, правильность коихъ не подлежить провъркъ суда. Ръшеніе это состоялось, какъ видно изъ его текста, по подробномъ пересмотръ всъхъ позднъйшихъ законовъ и ръшеній Правительствующаго Сената по расколосектантскимъ дъламъ; Правительствующій Сенатъ задавался въ данномъ случав вопросомъ, существуеть или нъть секта, описанная въ законъ 1894 года, но требуетъ, чтобы въ каждомъ данномъ случав фактическая виновность подсудимаго въ принадлежности его къ такой сектъ была провърена, ради того, чтобы одно подведение даннаго лица подъ дъйствіе названнаго закона теоретической, такъ сказать, экспертизой безъ конкретнаго иллюстрированія ея фактами дъла не привело къ тяжкому судебному гръху, къ осужденію человъка не за поступки, а за приписываемыя ему мнънія; въ противномъ случаъ, какъ легко видъть, достаточно было бы въ сообщении духовной консистории назвать человъка штундистомъ, чтобы лишить его права, принадлежащаго въ

Россіи даже язычнику, а, слѣдовательно, въ сущности обвинить его въ государственномъ преступленіи, такъ какъ центръ тяжести закона 1894 года разумѣется въ политической его сторонѣ.

Очень въроятно, что индивидуальныхъ случаевъ, отвъчающихъ обширной, чисто эклектической формуль, опредыляющей штунду въ этомъ законъ, можеть даже вовсе не оказаться. во всякомъ случав, какъ заставляеть думать практика, окажется очень мало, но было бы несправедливо, въ виду этого. сътовать на юристовъ и другихъ исполнителей за то, что они дълаютъ свое дъло добросовъстно; естественная досада на неудачу, разумбется, не должна переходить въ язвительныя обвиненія; въдь для опроверженія последних в передъ лицомъ даже не юристовъ вполнъ достаточно указать на Высочайшія повельнія даже Николаевскаго времени, напр., 9 марта 1840 года, которымъ отрицательно ръшенъ вопросъ о передачъ въ судебное мъсто дъла о нъкоемъ раскольникъ изъ села Зеленцова въ виду того, что жители этого села издавна состоять въ сектъ безпоновщины, и что относительно ихъ не обнаружено никаких противозаконных дъйствій 1); а воть и резолютивная часть, возлагающая на обязанность начальнивовъ губерній: "давать дальнійшее движеніе судебнымь порядкомь такимъ лишь следствіямъ, по коимъ обнаружено явное нарушеніе существующихъ законовъ, сопровождаемое вредными послыдствіями; ті же слідствія, ко коимо привлечены однилищь давнишніе раскольники, и такіе, кои не замічены и не изобличены ни въ вакихъ противозаконныхъ дъйствіяхъ, ни въ совращеніи православныхъ, ни даже въ публичномъ отправлении богослужений и другихъ требъ, и вообще всъ случаи, подходящіе подъ правила терпимости, и доносы, ведущіе къ обремененію ділопроизводствомъ присутственныхъ мъстъ и къ стъсненію привосновенных э людей безъ важных последствій, сами бы собою прекращали, не представляя въ министерство внутреннихъ лѣлъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Курсивъ вездѣ мой.

Въ самомъ дѣлѣ, что доказываеть это повелѣніе, какъ не ту же судебную истину, которая лежить въ основъ ръшенія по дълу Головко: наказывать не за идеи, а за поступки: эта истина вполнъ приложима и къ отношеніямъ, которыя такъ горячо затронуль архимандрить Антоній, говоря о томъ, что сектанты влеймять любовь проповёдника, какъ лицемёріе 1): такое обвиненіе, действительно высказываемое сектантами, должно, чтобы быть справедливымъ обвиненіемъ, стоять въ несомнънной связи не съ личной върой проповъдниковъ, не съ принципами, которые исповедують вообще отдельные представители православія, а съ тіми или другими ихъ двусмысленными, ясно доказанными дъйствіями; точно также и ненависть къ низшимъ агентамъ власти со стороны штундистовъ должна была прежде всего родиться изъ ихъ дъйствій на мъстахъ возникновенія и развитія сектантства: разумъется. изследуя этоть вопрось, более чемь где либо именно въ этомъ пунктъ, приходится оставаться на исторической почвъ и пользоваться не современными, а историческими данными.

Если проследить отношение къ сектантамъ или, точне еще, раскольникамъ въ періоды царствованія Императоровъ Алевсандра I и Николая I, губернаторовъ и полиціи въ ихъ дъятельности, то мы увидимъ, что возвышенные принципы въ области религіи Александра I и полныя государственнаго и юридическаго содержанія мёры Императора Николая І могли доходить до сознанія м'єстнаго населенія вообще и до раскольниковъ и сектантовъ въ частности только въ искаженномъ видъ; между тъмъ именно по дъйствіямъ второстепенныхъ агентовъ народъ судилъ и осуждалъ сперва близкую къ нему власть священниковъ и полицейскихъ, затъмъ губернаторовъ и архіереевъ, а затімь, подымаясь постепенно выше, составляль неблагопріятное мнініе и о центральной власти, совершенно не освъдомленный, въ виду такого порядка или, върнъе, безпорядка, о томъ, какіе возвышенные принципы исповедуеть высшее правительство. Я дамъ въ виде примеровъ главные факты изъ исторіи такъ называемыхъ бъглыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъянія 39.

поповъ и параллель между высочайшими указами о раскольникахъ Тамбовской и Нижегородской губерній съ темъ. что. на самомъ дълъ, не взирая на самые категорические указы, происходило въ этихъ мъстахъ. Надо сказать, что секретность центральныхъ распоряженій по расколу всегда имъла цъль дать поводъ раскольникамъ считать себя государствомъ въ государствъ, такъ сказать обособиться; всякія мъры по расколу предлагалось вводить постепенно, осторожно, чтобы не раздражить, не вызвать недоразумёній и безпокойствъ на мъсть, не дать повода думать, что воздвигаются гоненія; но зато, съ другой стороны 1), самая тайна была разсчитана на то, чтобы мёры не имёли характера гоненія, ибо психологическій смысль гоненія—его гласность; между тімь на мізстахъ отдёльныя репрессивныя мёры нарочито разглашались, вопреки приказу о благоразуміи; отсюда возникало озлобленіе противъ власти вообще, а по отношенію къ бъглымъ попамъ и дьяконамъ, переходившимъ къ раскольникамъ изъ-за денежныхъ выгодъ, естественно росло у послёднихъ чувство презрѣнія; въ то же время подлинные указы общаго характера, остававшіеся неизв'єстными раскольникамъ, изощрялись въ придумываніи способовъ сохранить достоинство этихъ священнослужителей-отступниковъ. Въ самомъ дълъ, не отсюда-ли, чтобы не вспоминать о стригольникахъ, пошла по сектантскому міру мысль о лицемфріи духовенства и вообще зародилось и окрыпло антиправительственное направление, вырнъе настроение всъхъ сектъ вообще, ибо во всъ времена, какъ и нынъ, сельскій обыватель видить въ ближайшемъ полицейскомъ чинъ и приходскомъ священникъ начальника и по немъ судитъ о центральной власти. 31 января 1832 г. секретный комитеть при слушаніи записки министра внутреннихъ дёлъ о бёглыхъ попахъ разсуждалъ, что оставленіе бъглыхъ поповъ у раскольниковъ не соотвътствуетъ ни достоинству господствующей православной церкви, ни гражданскому устройству, но что, въ виду правиль 1822 г., такое снисхож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Постанов. 215 указъ 10 марта 1838 г, стран. 225 и 226. Указы 11 марта и 9 апръля 1838 г.

деніе по необходимости было уже допущено, почему благоразумно, оставя въ поков прежнихъ беглыхъ поповъ, какъ давно живущихъ на мъстахъ, принять мъры только въ тому, чтобы не появлялись у раскольниковъ новые бъглые попы. Но уже черезъ два года бъглые попы оказались настолько безперемонными, что понадобилось Высочайшее повельніе отъ 4 января 1834 г. о недозволеніи ни по какому случаю оставаться въ Москвъ пріъжающимъ изъ другихъ мъсть "такъ называемымъ раскольничьимъ и бъглымъ попамъ, а еще менъе допускать имъ исправление требъ на Рогожскомъ кладбищь"; между тымь каждый быглый попь изь числа вновь появившихся уже въ то время старательно розыскивался и подвергался на мъстъ секретному полицейскому налзору, а также принимались мёры къ вызову обратно бёглыхъ поповъ отъ раскольниковъ съ оказаніемъ имъ въ семъ случат пособій, что неформально и объявлялось этимъ попамъ; впрочемъ, приэтомъ наблюдалось, чтобы такой возвратившійся попъ, лишенный сана священническаго, не могъ явиться вновь въ мъсть прежняго служенія 1).

Особенную заботу причиняла правительству такъ называемая исправа надъ вновь поступающими къ раскольникамъ бъглыми священниками; она заключалась въ томъ, что новопріемлемый священникъ, надъвъ эпитрахиль, поручи и фелонь, по исповъди у священника монастырскаго, также бъглаго отъ россійской церкви, громогласно читаль на амвонъ предъ собраніемъ братства, обратясь къ западу лицомъ, отрицаніе отъ ереси, какъ именовалась православная церковь; это явленіе до такой степени было непріятно власти, представлялось, естественно, столь постыднымъ и прискорбнымъ для православной церкви, что, въ нарушение основного правила о неимвніи прямыхъ сношеній съ раскольниками, губернаторамъ было предписано въ 1836 г. обязать старшинъ или "какъ раскольники ихъ называють, настоятелей Иргискихъ монастырей подписками впредь не принимать въ сіи монастыри на исправу бъглыхъ поповъ 2). Въ одной Черниговской губ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Постановя. 138, 141 и 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 158 ibid.

въ мартъ 1837 г. у раскольниковъ оказалось 30 бъглыхъ поновъ и іеромонаховъ. Дерзость раскольниковъ въ этомъ отношеніи доходила до того, что они подавали прошеніе на Высочайшее имя о дозволеніи безпрепятственно принимать къ себъ священниковъ и дьяконовъ изъ всъхъ россійскихъ епархій.

Съ изъятіемъ этихъ духовныхъ лицъ изъ-подъ надзора православнаго духовнаго начальства <sup>1</sup>), 5 мая 1839 года Высочайше утвержденнымъ журналомъ секретнаго комитета постановлено не допускать наименованія раскольничьихъ сеященниковъ, а вмѣсто того писать—остающійся у раскольниковъ попъ или исправляющій у раскольниковъ духовныя требы <sup>2</sup>).

Къ 1858 году бътме попы временно перевелись у раскольниковъ и появились лже-попы и лже-епископы изъ Австріи, почему было запрещено раскольникамъ поповской секты явное отправленіе духовныхъ требъ чрезъ лже-поповъ, но ихъ розыскивать не стали, точно также съ 1864 года за лицами, исполняющими духовныя требы у раскольниковъ, кто бы они ни были, не призцавалось духовнаго сана, но, очевидно, побъги поповъ продолжались, такъ какъ 16 авг. 1864 г. состоялось Высочайшее повельніе о томъ, чтобы на будущее время не допускать переходовъ къ раскольникамъ поповщинской секты свящепнослужителей православной церкви съ отпаденіемъ отъ православія 3).

Разумъется, въ наше время живо только общее впечатлъніе о тъхъ ужасныхъ фактахъ изъ жизни церковниковъ, которые причиняли столько заботъ свътской власти; не касаясь современныхъ намъ явленій въ этой области, я уклонюсь даже отъ краткаго пересказа, по именамъ, годамъ и мъстамъ, богатаго фактическаго матеріала изъ періода давно прошедшаго, до такой степени тяжелое впечатлъніе производятъ картины долгаго ига, за послъднія двъсти, триста лътъ тяготъвшаго какъ надъ крестьянами, такъ и надъ помъщиками по поводу

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Ibid. 199 u 219.

<sup>2)</sup> Ibid. 260.

<sup>3)</sup> lbid. 547 n 614.

безплодной, но жестокой борьбы духовенства и власти съ бъглыми попами монастырей, селеній и цълыхъ губерній, въ видъ недобросовъстно веденныхъ слъдствій и судбищъ, возникавшихъ на почвъ тираннически веденныхъ увъщаній.

Интересующимся деталями, которыя даже въ настоящее время неловко перепечатывать, можно указать, напр., на статью И. И. Дубасова "Тамбовскій край въ концѣ XVIII и началѣ XIX"—особенно на конецъ статьи—въ октябрьской книгѣ "Историческаго Вѣстника" за 1884 г., гдѣ приводится много фактическихъ данныхъ, и въ частности на стр. 125 и слѣдующихъ—о бѣглыхъ и небѣглыхъ попахъ.

Достаточно сказать, въ виду избранной мною системы—
по возможности пользоваться только исторіей законодательства
и административныхъ мёръ, что рисующаяся при разсмотрёніи этого матеріала картина нравовъ есть только слабое воспроизведеніе того ужаснаго быта, который, утверждая расколь
въ его упорствѣ, обосноваль ненависть его къ духовенству и
недовѣріе къ искренности послѣдняго, а затѣмъ и противоправительственное направленіе раскольниковъ и сектантовъ.
Однимъ изъ крупныхъ по своимъ послѣдствіямъ общихъ фактовъ такого рода являлась развивавшаяся параллельно съ
расколомъ система вразумленій и увѣщаній.

Центральная власть, въ рядѣ указовъ, настаивая на томъ, чтобы эти увѣщанія производились со всею кротостью, должна была, однако, защищаться отъ необычайнаго усердія мѣстнаго духовенства и епархіальной власти по возбужденію дѣлъ; такъ, напримѣръ, въ 1838 г. тамбовскій гражданскій губернаторъ сообщаль министру внутреннихъ дѣлъ о встрѣтившихся ему затрудненіяхъ въ исполненіи поступающихъ къ нему во множествѣ отъ тамбовскаго преосвященнаго Арсенія требованій о принятіи такихъ мѣръ въ отношеніи молоканъ, "кои противны существующимъ постановленіямъ"; преосвященнымъ было предъявлено требованіе о начатіи 517 слѣдствій при депутатахъ съ духовной стороны; затѣмъ были требованія, напр., о принужденіи "молоканъ" принимать священниковъ, объ отобраніи у молоканъ малолѣтнихъ для крещенія и тому подобныя; относительно такихъ то требованій въ этотъ

періодъ, несомнѣнно чуждый послабленій, было предоставлено начальнику губерніи отозваться, "почему сіи требованія исполнены быть не могутъ".

Механизмъ увъщанія, насколько его можно возстановить изъ указовъ 43-го и 50-го годовъ, сводился къ тому, несдавшіеся на ув'ящанія приходскаго священника, по указанію настоятеля прихода, высылались въ консисторію по ея спеціальнымъ требованіямъ. При неудачь увыщанія на мысты иногда предварительно назначался увъщателемъ благочинный, тоже имъний право вызова, причемъ рекомендовалось не вызывать изъ деревень болье десяти человывь вдругь; особенно разработаны были эти правила въ указъ 28 апръля 1850 года, по которымъ приходское духовенство осуществляло спеціальный духовный надзоръ за прихожанами съ помощью при случат командированныхъ наказнымъ атаманомъ сыскныхъ членовъ для наблюденія "за неуклонностью отъ духовныхъ увъщаній". Всь эти сношенія начальствь дълались секретно, а рядомъ съ этимъ священники "со всею кротостью и терпъливостью " открывали совращенному ошибочность его мивнія, рискуя, разумъется, нравственными невыгодами отъ обнаруженія затёмь одновременныхь съ увёщаніями секретныхъ сношеній съ епархіальнымъ начальствомъ; двусмысленность положенія усугублялась еще тьмъ, что въ случав успьха убъжденія прекращалось уголовное преследованіе совершившагося, что могло являться лишнимъ мотивомъ въ увъщаніяхъ вразумителя. Относительно упорныхъ епархіальный архіерей назначаль особые долгіе сроки; бывали также командировки въ судебныя мъста особыхъ духовныхъ увъщателей, и здъсь также при успъхъ увъщанія прекращались дъла. Только въ 1863 году Высочайше утвержденнымъ мнвніемъ Государственнаго Совъта, по представленію управляющаго министерствомъ юстиціи, была измінена статья 75 устава о предупр. и пресіч. преступленія въ томъ смысль, что увьщанія производятся безъ отвлеченія ув'ящаемых оть м'ясть ихь жительства; этимъ измъненіямъ соотвътствуеть и нынъ дъйствующая ст. 21 устава духовныхъ консисторій. Есть указанія въ литературь на то, что, будто бы, это ограничение не всегда соблюдается на прак-

тикъ. въ особенности въ Сибири; чтобы не погръщить въ фактахъ, сошлюсь на лично мнъ извъстный случай, бывшій въ 1873 или 1874 году въ СПБ-гъ. Въ 13-мъ слъдственномъ участь гор. С.-Петербурга производилось въ то время следствіе о матрось изъ кантонистовь еврев Михаиль Бейлинь. я не помню, въ чемъ именно онъ обвинялся; но при слъдствіи выяснилось, что, нанимаясь въ услуженіе, онъ постоянно ложно именоваль себя не православнымъ, какъ значилось въ его паспортъ, а утверждаль, что онъ прирожденный іудей; въ виду такого заявленія, ему обывновенно отказывали отъ мъста, такъ какъ онъ не соглашался на прописку себя въ качествъ православнаго; рядомъ съ этимъ возбуждалось следствіе, если не ошибаюсь, по 185 или по 1416 статье; следствіе, разумется, кончалось ничемь, но возникало вновь производство, далеко не первое, объ увъщании этого іудея; состояло увъщание въ объяснении этому старому фанатику духовнымъ лицомъ православной церкви, что онъ еще мальчикомъ-кантонистомъ крещенъ въ православіе и поэтому должень быть православнымь; для выслушанія этихь вразумленій еврей принужденъ быль вздить отъ двухъ до трехъ разъ въ недьлю изъ С.-Петербурга въ Кронштадтъ, гдв ему былъ назначенъ увъщатель; я не спрашиваль этого еврея, какія чувства питаеть онь къ православному духовенству, но онь уже старался говорить миж, что со времени окончанія имъ военной службы, гдв шла та же борьба, ему выданъ быль указъ объ отставкъ съ отмъткой, что онъ православный, и что съ тъхъ поръ онъ періодически то ищеть мѣсто, потому что ему нечвмъ жить, то, потерявъ его, подвергается уввщаніямъ 1). Недостатовъ мъста не позволяеть мнъ детально привести примъры того, насколько независимо другъ отъ друга шли на

т) Насколько сильное впечатленіе производило безвиходное положеніе не счастнаго старика можно видёть изъ того, что бывшій въ то время секретаремъ прокуроръ СПБ. судебн. палаты К. Ив. Масленниковъ написаль цёлое изслёдованіе, въ воторомъ доказываль, что крещеніе мальчика безъ согласія родителей или опекуновъ недёйствительно съ канонической точки зрёнія; интересная работа эта не помогла, однако, фанатику въ его стремленіяхъ возвратиться въ нехристіанскую вёру, и трудний подвагь обращенія его въ православіе продолжался, надо думать, до смерти еврея.

дълъ отношенія раскольниковъ къ губернскому и убздному начальству, съ одной стороны, и спеціальные Высочайшіе указы, съ другой стороны; интересныя подробности эти могуть быть найдены желающими въ "Историческомъ Въстникъ" въ сентябрской книжкъ 1886 года "Судъ надъ тамбовскими духоборцами въ 1803 году", следовательно въ царствование Имперагора Александра I и въ октябрской книжкъ "Историческаго Въстника" за 1884 г. въ статъъ "Этнографъ-беллетристъ", стр. 41 и следующія; последній случай относится къ царствованію Императора Николая І. Вкратцъ содержаніе обоихъ случаевъ следующее: Въ 1802 году въ Троицкую Дуброву, Тамбовской губерніи, въ 46 верстахъ отъ губернскаго города, поступиль священникомъ нъкто Агъевъ; входя насильно въ сектантамъ съ крестомъ, онъ, какъ они увъряли, билъ ихъ, и они обратились въ губернію за покровительствомъ и защитою; стряпчій Муратовъ и дворянскій засёдатель фонъ-Менихъ произвели пристрастное следствіе, за которое были потомъ осуждены; но до этого, а именно 30 марта, судъ приговорилъ Шапкина и Антюфвева за грубое и дерзкое съ Агвевымъ обращение и за еретическия (духоборческия) собранія въ ссылкъ въ Колу по наказаніи кнутомъ, куда и отправлены немедленно; остальные духоборцы были 13 апрёля 1803 года "нещадно" высъчены плетьми, въ томъ числъ Петръ Дробышевъ и Филиппъ Дубасовъ; первый ранве умеръ отъ побоевъ этихъ, и тъло его было 16 апръля 1803 года врестьяниномъ Зотомъ Мукасфевымъ привезено на дворъ тамбовскаго губернатора; къ этому времени въ Троицкой Дубровъ умеръ еще одинъ изъ наказанныхъ Филиппъ Дубасовъ Большой, между тыть уже 21 февраля 1803 г. состоялось спеціально по этому д'влу Высочайшее повел'вніе, смыслъ котораго не оставляеть нивакого сомнения въ томъ, что виноватымъ по докладу министра внутреннихъ дёлъ былъ признанъ священникъ Агъевъ, "зашибавшій хмълемъ" по докладу слъдственной коммисіи 1). Въ указъ упоминалось, что въ селеніяхъ, гдв есть духоборцы, надо опредвлять священниковъ

т) Собр. Постан. 25.

добрыхъ, кроткихъ и благонравныхъ, и что хотя надлежитъ наблюдать, чтобы раскольники не дозволяли себъ оказывать священнивамъ презръніе или грубости, а паче не допускать, чтобы явнымъ разглашеніемъ своей ереси они причиняли соблазнъ, но что доколъ не обнаружено будетъ въ духоборцахъ явнаго неповиновенія установленной власти, дотол'в не можно по единому смыслу ереси судить и обвинять ихъ въ семъ преступлени, но должно, оставляя ихъ въ покоб во внутреннемъ ихъ 'исповъдываніи, воспрещать только явные соблазны; при этомъ подтверждалось къ свъдънію духовнаго начальства, чтобы взаимно избъгаемы были, сколько можно, встръчи съ таковыми раскольниками, какъ то посъщенія въ ихъ домахъ и тому подобные случаи, въ спорамъ и раздору поводъ подать могущіе. Въ стать в "Этнографъ-беллетристь" цитируется изъ отчетовъ П. И. Мельникова министру внутреннихъ дёлъ случай, какъ правитель канцеляріи губернатора Сомовъ скрылъ предписание министра внутреннихъ дѣлъ отъ 20 іюня 1850 года за № 2808, результатомъ чего было то, что Высочайшее повельние отъ 10 іюня 1850 года о порядкъ записыванія въ 9-ю народную перепись женъ и дътей раскольниковъ безпоповскихъ сектъ сдълалось извъстнымъ въ губернскомъ правленіи только черезъ 5 місяцевъ по его полученіи, т. е. въ то время, когда его исполнить уже нельзя было, такъ какъ народная перепись уже два дня тому назадъ была закончена; сдълано было это Сомовымъ, разъясняетъ авторъ, по подкупу раскольниками, отражавшими отъ себя серьезный ударъ; дъло въ томъ, что указомъ этимъ предписывалось при 9-й народной переписи въ отношеніи раскольниковъ безпоповской секты, "кои бракъ вовсе отвергають и имфють детей прижитыхь внф брака", этихь незаконныхъ женъ и дътей, вносить въ списки тъхъ семействъ, къ которымъ ени принадлежать по рожденію; ясно, что такія семьи не сходили бы съ рекрутской очереди, и раскольники не могли не испугаться. Воть каковы были дъйствія исполнителей, каково было значеніе законовъ въ указываемое время; не даромъ на Руси сложилась поговорка, что законы святы, да исполнители лихіе супостаты; несомнённо, что такой выводъ слагался исторически, т. е. а posteriori, въ моментъ же злоупотребленій эти тайные, неизвъстные раскольникамъ законы тоже имъ святыми непредставлялись. Упоминаемый здъсь законъ, однако, приводить насъ къ разсмотрънію одной изъ очень тяжелыхъ мъръ, несомнънно вызывавшихъ въ умахъ раскольниковъ представленія о гоненіяхъ; на самомъ дълъ, однако, мъра эта, послъдовательно проводившаяся въ теченіи десятилътія до новъйшаго времени, гоненій въ виду не имъла, а направлялась къ тому, чтобы не дать раскольникамъ и сектантамъ сложиться въ особое общество, устроивъ себъ правильную брачную жизнь въ сторонъ, такъ сказать, отъ православныхъ духовныхъ властей.

Нельзя не свазать, когда уже это дёло прошлое, что непризнаніе законными женъ и дётей раскольниковъ вносило въ жизнь элементы анархіи въ чрезвычайной степени и, разум'вется, чрезвычайно способствовало ожесточенію раскольниковъ-сектантовъ противъ св'єтскихъ властей, отъ которыхъ непосредственно исходили эти распоряженія; вотъ краткій очеркъ этой тяжелой эпопеи, заканчивающейся, можно сказать, только въ самые посл'єдніе годы.

22 апръля 1835 года Государственному Совъту пришлось разсматривать по дёлу о раскольник в Молодовъ вопросъ о томъ, примънимы-ли въ нему смягченія, дарованныя Высочайшимъ манифестомъ 22 августа 1826 г.; Государственный Совътъ не нашелъ нужнымъ постановлять по этому поводу новый законъ, предполагая, что не найдется другого такого приговора, какъ о Молодовъ, въ теченіи десяти лътъ неисполненнаго, и ограничился разръшеніемь вопроса для этого частнаго случая въ томъ смысль, что манифесть не должень быть примъняемъ, такъ какъ вводимое имъ смягчение относится къ наказаниямъ, а не къ полицейскимъ мърамъ предосторожности; особый интересъ этого ръшенія въ томъ, что въ представленіи министра внутреннихъ дёлъ Совету, съ которымъ последній согласился, были въ 4-хъ пунктахъ сосредоточены главныя положенія, опредівляющія въ историческомъ ходъ узаконеній о раскольникахъ отношеніе государственной власти къ раскольни-

камъ по 1835 годъ; указывалось, во 1-хъ, что решенія уголовныхъ палатъ по дъламъ раскольниковъ не могутъ считаться окончательными, какъ завершаемыя административною властью, и что, вообще говоря, раскольники не могуть быть лишены общей милости, Высочайшимъ манифестомъ дарованной, когда присуждаются къ наказаніямъ за какія-либо гражданскія (sic) или уголовныя преступленія. Далье указывалось, что собственно дъла по предмету отступленія оть въры и совращенія православныхъ въ расколь совершенно изъяты изъ особаго круга дёль уголовныхь, что всё прежнія, изданныя на счетъ раскольничьихъ секть, узаконенія, въ коихъ полагались віроотступникамъ тілесныя казни и другія строгія наказанія, напр. ссылка въ каторжныя работы, въ большей или меньшей степени ослаблены, а нъкоторыя даже совершенно отмѣнены; наконецъ, въ представленіи министра внутрсинихъ дъль такъ резюмировалась отвътственность раскольниковъ: правительство въ отношеніи въ раскольникамъ, мымъ по суду въ распространении своей ереси или воспрещенныхъ законами публичныхъ обязательствъ оной, исключая наставниковъ и последователей сектъ, соединенныхъ изуверствомъ и фанатическими покушеніями на жизнь, принимаеть лишь мъры исправительныя и полицейскія - удаленіе изъ обществъ лицъ, производящихъ оскопленіе надъ собою и другими, относительно же прочихъ ересей практикуется преслъдование только распространителей и совратителей или отдачею въ военную службу, или ссылкою въ закавказскія провинціи; слѣдовательно, заключаеть представленіе министра, въ отношеніи въ раскольникамъ, для пресъченія способа усилить свое религіозное заблужденіе и распространять оное между легковърными простолюдинами, опредъляются не наказанія, постановленныя общими законами, а лишь особенныя предосторожности, имъющія цълью отчужденіе ихъ оть обществь, на которыя они имъютъ вредное вліяніе 1).

Надо сказать, что рядомъ съ этимъ искусственнымъ отчужденіемъ, желательнымъ для правительства, постепенно воз-

т) Свотъ Постан. 145.

никало отчуждение и обособление группъ раскольниковъ въ смыслѣ для правительства нежелательномъ, такъ какъ, о чемъ уже говорено выше, такого образования какъ бы отдѣльнаго государства въ государствѣ власти боялись больше всего.

Мотивы для действій, вызывавшихъ такое отчужденіе, не могли поэтому подсказываться государственными интересами, а имъли характеръ церковный; такъ, напримъръ, далеко, впрочемъ, пе сразу, власти, озабоченныя регистраціею раскольниковъ для цёлей исчисленія, ввели метрическія книги у раскольничьихъ священниковъ (52 ст. свода уставовъ благочинія, часть IV); выписи изъ этихъ книгъ-и это уже совершенно шло въ разръзъ съ общей политикой игнорированія раскольниковъ, — раскольническое духовенство должно было представлять гражданскому начальству; поэтому, когда псковскій губернаторъ предписаль полиціймейстеру Солецкаго посада выдать раскольникамъ просимыя ими книги для вписыванья рождающихся, умирающихъ и брачущихся, то указомъ 17 января 1836 года это распоряжение губернатора было отмънено съ указаніемъ, что раскольники посада Сольцыбезпоновцы и что они, "не бывъ тревожимы въ исполнении ихъ обрядовъ, не должны, однаво же, быть къ тому одобряемы и нельзя имъ даже давать вида, что дъйствія ихъ правильны"; въ виду этого, было ръшено внигъ не выдавать, а рождаемыхъ и умершихъ раскольниковъ (брачущіеся были выпущены) записывать въ особыя книги въ мъстной полиціи. Здъсь интересенъ пропускъ брачущихся, такъ какъ "нельзя было давать вида", что раскольничій бракъ правилень, и до 1874 года этоть религіозный мотивь, ставившій раскольничій обрядь ниже языческаго, дъйствоваль неуклонно, вызывая нарожденіе сотенъ тысячь незаконныхъ женъ и детей. Въ устранение обходовъ этой мёры, подвидыши и обратившіяся въ православіе діти отдівлялись отъ родителей; но это продолжалось недолго. Уже въ 1837 году ръзко сказалось нежелание свътской власти идти навстръчу ръшительному объявленію всъхъ раскольничьихъ супружествъ и дътей незаконными. Подобное домогательство рижскаго епископства было оставлено безъ последствій; епископъ, мотивируя свой проекть, писаль, что

раскольники живуть въ развратѣ, "перемѣняють женъ, сколько имъ угодно; бѣдныя матери тоскаются по улицамъ съ несчастными дѣтьми цѣлыми стаями"; но такая рѣшительная мѣра признана была неудобною, и, дѣйствительно, едва-ли она остановила бы раскольничьи браки, какъ доказываетъ позднѣйшее время, когда эта мѣра была принята ¹). Черезъ 8 мѣсяцевъ мы уже видимъ, что въ связи съ этимъ предпринимается насильное окрещеніе этихъ незаконнорожденныхъ дѣтей и изъ нихъ мальчиковъ отбирають въ кантонисты, а дѣвочекъ—въ приказъ общественнаго призрѣнія.

Въ 1839 году Нижегородская консисторія дозволила лицу, обратившемуся въ единовъріе, вступить во второй бракъ, объявивъ его сожитіе съ первою женою блуднымъ, такъ что ребенокъ оказался незаконнорожденнымъ; когда затъмъ черезъ два мъсяца возникъ по иниціативъ рижскаго военнаго губернатора вопросъ о томъ, что слъдовало бы допустить крещеніе младенцевъ по раскольничьему обряду, такъ какъ раскольники не преслъдуются за мнънія о въръ, то губернатору было разъяснено, что "не слъдуетъ возбуждать такіе вопросы, и желать точности въ такихъ предметахъ, которые негласно допускаются, какъ изъятіе изъ общихъ законовъ, единственно по снисхожденію къ заблужденіямъ раскольниковъ или въ надеждъ, что они, возчувствовавъ благость къ нимъ правительства, обратятся на путь истины 2).

8 декабря 1846 года подтверждается значеніе полицейских свидътельствъ для женъ и дътей раскольниковъ Рогожскаго кладбища, поповской секты, а также и то, что такія же свидътельства должны для безпоповцевъ удостовърять незаконность семействъ ихъ; это начало, далъе, стоитъ твердо и примъняется черезъ годъ для города Риги и затъмъ упоминается въ указъ 28 анръля 1850 года, гдъ встръчается такое выраженіе о дътяхъ раскольниковъ, внесенныхъ въ 8 ревизію, что они вписываются въ качествъ дътей отъ родителей, признанныхъ мъстнымъ начальствомъ сожительствующими супружески какъ мужъ и жена, хотя вънчанныхъ толь-

<sup>1)</sup> Ibid. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 232, 256 H 264.

ко по расколу; этотъ же порядокъ действуетъ и при производствъ въ 1850 году въ 9-й переписи 1). Особнякомъ стоить попытка (указъ 16 апръля 1841 г.) остановить увеличение числа записныхъ раскольниковъ, составивъ сектъ безпоповцевъ "однажды и навсегда" семейные списки, причемъ "никакая уже прибыль по онымъ не допускается, и вновь рожденныхъ льтей они обязываются врестить въ православной въръ" и по смерти или выбытіи избранных ими наставниковъ другихъ уже не избирать. Такое категорическое воспрещеніе, очевидно, осталось на бумагъ, тъмъ болье, впрочемъ, что оно касалось только Новороссійскаго военнаго поселенія. Съ другой стороны, нельзя не отметить отраднаго явленія, наблюдаемаго съ 1840 по 1860 и дальнъйшіе годы и дъйствующаговъ качествъ основного принципа, а именно, наблюдается неразлучение дътей съ родителями, причемъ допускается даже ради этого неразлученія погребеніе присоединенныхъ къ православію дітей раскольниковъ на раскольничьихъ кладбищахъ, затъмъ оставляются у родителей воспринятыя въ православіе дёти подъ особымъ наблюденіемъ, словомъ-твердо проводится на практикъ Высочайшее повельніе оть 28 ноября 1836 года, коимъ "не велъно разлучать членовъ одного семейства за разномысліе о върви.

Въ самомъ дѣлѣ мы видимъ далѣе, что эти незаконныя жены и дѣти, подъ условіемъ крещенія дѣтей по прибытіи на мѣсто, слѣдують на казенный счетъ за ссыльными раскольниками <sup>2</sup>).

Оканчивая перечень ограничительныхъ мъръ, имъющихъ то или другое отношение къ приемамъ борьбы противъ раскола со стороны церкви и со стороны государства по религиознымъ мотивамъ, и имъя въ виду далъе только спеціально съ юридической точки зрънія коснуться мотивовъ свътскаго характера, я, до окончательныхъ выводовъ по занимающему насъ въ этой главъ вопросу, долженъ въ краткомъ перечнъ указать на послъдовательный прогрессъ внутренней политики по расколу, который уже съ 1874 года совершенно упоря-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 361, 368, 417 H 428.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 287, 336, 341, 433, 560 m 577.

дочиваеть положение раскольниковь и сектантовь въ гражданскомъ отношеніи, чёмъ сразу будеть установлено, что современное общество и въ частности судебныя власти своемъ отношени къ расколосектантскому міру стоятъ строго не только на почей действующихъ законовъ, но и на исторически сложившемся законодательномъ движеніи. Это движеніе шло постепенно путемъ долгой борьбы противъ благопріятныхъ обстоятельствъ и постоянныхъ попытокъ поставить свътскую власть въ опасное и нецълесообразное, по общему мнѣнію, которое раздѣляется нынѣ и духовною властью, положение гонителей за религіозныя убъжденія. Остается сожалъть, что движение это шло недостаточно энергично и не вполнъ послъдовательно, такъ какъ всетаки къ пятилесятымъ и тестидесятымъ годамъ безправное положение раскольниковъ и сектантовъ успъло создать контингенть лицъ, настроенныхъ невыгодно для власти; дъйствительно, при вознивновении и постепенномъ распространении штунды на нашемъ югв, объединяющее недовольных религіозными стъсненіями, значеніе новаго ученія, естественно, пріобрівло оппозиціонный характеръ, а колебанія властей духовныхъ и свётскихъ мёшали утвердиться довърію въ гуманнымъ принципамъ, уже давно провозглашеннымъ въ законодательствъ.

Уже въ сводѣ закон. изд. 1842 года въ статъѣ 60-й уст. о пред. и прес. прест. т. XIV значилось, что раскольники не преслѣдуются за мнѣнія свои, а только за проступки по ереси ихъ и за распространеніе ея. Признавая рядомъ съ этимъ, что исторія, статистика и законодательство раскола еще весьма мало обработаны, указъ 20 января 1858 года 1) домогается путемъ восполненія этихъ пробѣловъ подготовить почву для избранія правильной и твердой системы дѣйствія въ отношеніи къ расколу вообще; далѣе, отмѣчается "большое различіе во взглядѣ православнаго духовенства и нѣкоторыхъ свѣтскихъ членовъ", изъ чего дѣлается правильный выводъ о необходимости имѣть полныя систематическія и основательно обработанныя свѣдѣнія о расколѣ. На этомъ пути, обсудивъ, согласно указу, "безъ быт-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. c. 537.

ности духовныхъ членовъ рядъ вопросовъ, о которыхъ я, разбирая указъ этотъ, уже говорилъ выше, комитетъ совершенно правильно, въ виду замъченнаго разногласія съ духовенствомъ рѣшилъ, что свътская власть должна самостоятельно выяснить вопросъ о раскол' и сектахъ со всъхъ сторонъ и потому поручить министру внутреннихъ дёлъ составить подробное и по возможности полное "изложение догматическаго ученія разных раскольнических секті 1). Это положеніе комитета было Высочайше утверждено 20 января 1858 года а уже 24 апрыля въ новомъ указы проявилось дыйствіе временно отстраненныхъ духовныхъ вліяній: разсмотръвъ записку Преосвященнаго Митрополита Григорія, "въ коей объяснялся взглядъ православной церкви на раскомъ" — комитетъ предоставилъ министру внутреннихъ дълъ подтвердить мъстнымъ гражданскимъ начальствамъ, чтобы они действовали съ духовными-единогласно 2) въ дълъ раскола; далъе указывались мёры вліянія на раскольниковъ уже спеціально въ . цъляхъ возсоединенія съ церковью; на этой почвъ опять возгоралась между разными властями борьба принциповъ, такъ какь міросозерцаніе комитета, провозгласившаго туть же, что надлежить избъгать всякихъ насильственныхъ мъръ, оказывалось выше общихъ взглядовъ на пріемы борьбы съ расколомъ, существовавшихъ въ мъстныхъ комитетахъ: архангельскій сов'ящательный комитеть въ томъ же 1854 году, напримъръ, полагалъ ръшительно воспретить раскольникамъ исправлять духовныя требы по своимъ обрядамъ, имъя въ виду побудить ихъ присоединиться къ православію или приписаться къ какой либо единовърческой церкви; но это постановленіе было вь высшей инстанціи рішено не приводить до времени въ исполненіе. Не далье, какъ чрезъ 6 льть, правда какихъ льть — первой половины шестидесятых в — 16 августа 1864 года уже разъ навсегда устанавливается въ законодательствъ правильная, до послёдняло времени неколеблющаяся точка зрёнія.

Этоть очень пространный указь является предтечей всёхъ последующих освободительных, такъ сказать, законовъ о

<sup>1)</sup> l. c. 541 курсивъ мой. 2) l. c. 544 курсивъ мой.

расколь новаго періода и, главнымь образомь, закона 1874 года о регистраціи раскольничьихь браковь; въ немъ прямо именуются сопружествами союзы, которые хотя не были освящены вънчаніемъ въ Св. церкви православной или единовърческой, составляли однако не временныя, а постоянныя сопряженія и были записаны въ ревизскихъ сказкахъ или въ полицейскихъ книгахъ и спискахъ; устанавливается и форма такихъ книгъ, а также ръшено пополнить особыми семейными списками пробълы между записями послъдней ревизіи и временемъ введенія этихъ книгъ—словомъ, существованіе расколо-сектантскаго міра узаконялось.

Въ этомъ законъ особенно ръзко выразилось то объединение и въ жизни, и въ законодительствъ раскольниковъ и сектантовъ, которое, согласно заглавію моей работы, лежитъ въ основаніи ея, а именно постоянно встръчаются нераздълимо оба понятія въ часто возвращающемся выраженіи: всъ секты и толки раскольничьи; дальше мы увидимъ, что то же явленіе наблюдается въ уложеніи о наказ. (напр., ст. 189).

Замъчательно въ томъ же законъ разръшение раскольникамъ учреждать школы, въ которыя допускаются и дъти православнаго исповъданія 1), и, наобороть, дъти раскольниковъ допускаются въ общія школы съ устраненіемъ обязательнаго обученія закону Божію, словомъ,—устанавливается настоящая здоровая почва для сближенія православныхъ съ раскольниками и для ослабленія взаимной нетерпимости, столь опасной и вредной, какъ свидътельствуютъ факты, приведенные мною въ первой главъ.

Рядомъ съ ограниченіями, для послѣдователей севтъ болѣе вредныхъ въ отношеніи исполненія духовныхъ требъ и богослуженія, законъ 1864 года установилъ для раскольниковъ менѣе вредныхъ сектъ полную свободу, — за оговоркой неоказательства публичнаго, — творить и въ домахъ, а въ особо предназначенныхъ къ сему молитвенныхъ зданіяхъ, и на кладбищахъ общественную молитву, исполнять требы и совершать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Очевидно, для неразлученія дітей съ родителями, о чемъ была різчь выше.

богослуженіе, словомъ, законъ этотъ за десять и за 19 літь предвариль въ полномъ объемъ наши нынъ дъйствующіе законы 1874 и 1883 года.

Относительно приведенія въ исполненіе этого закона созданы были однако некоторыя—несущественныя впрочемъограниченія: для пользованія правами, предоставленными последователямъ мене вредныхъ секть, эти последнія должны были заявлять о такомъ характеръ своей секты съ обязательствомъ не распространять свое ученіе. Затьмъ было рышено сперва привести въ исполнение мъры, касающияся общегражданскихъ правъ, а затъмъ ввести въ дъйствіе облегченія въ исполнении духовныхъ "обязанностей". Общій смысль закона, его rationem, долженъ быль выяснить губернаторамъ особый циркуляры, который заставиль себя ждать въ зависимости отъ того, что понадобилось для детальной выработки закона о раскольничьемъ бракъ образовать коммисію. Учрежденная 8 ноября 1868 года коммисія эта выработала тексть закона 19 апръля 1874 г. о бракахъ раскольничьихъ; при изданіи этого закона последоваль и давно ожидавшійся циркулярь въ видъ инструкціи чинамь полицейскихъ управленій по предмету веденія метрическихъ книгъ для записи браковъ, рожденія и смерти раскольниковъ.

Принципіальныя разъясненія новаго закона сказались, наприм'єрь, въ § 7 инструкціи, въ указаніи начальникамъ полицейскихъ управленій, что они отнюдь не должны при "явк'є раскольниковъ для записи браковъ вдаваться въ разспросы о сущности в'єроученія заявляющихъ". Вторая половина закона 1864 г. была обработана и издана только къ 3 мая 1883 года, такъ что права свободнаго общественнаго и частнаго богослуженія ран'є русскихъ сектантовъ усп'єли получить лютеране-баптисты по закону 27 марта 1879 года. Къ разсмотр'єнію этого важнібішаго по его значенію для сектантовъ и для судебныхъ д'єль закону 3 марта 1883 года о свобод'є богослуженія я своевременно возвращусь, когда придется говорить спеціально о штундистахъ и о Высочайше утвержденномъ 4 іюля 1894 года мн'єніи комитета министровъ.

Итакъ, посмотримъ, къ какимъ выводамъ приводитъ раз-

смотреніе фактовъ, приведенныхъ выше. Я долженъ оговориться, что отчасти за недостаткомъ мъста, отчасти намъренно едва коснулся многихъ важныхъ отдъловъ изъ области пріемовъ борьбы церкви и государства съ расколо-сектантствомъ, именно тъхъ, гдъ государство дъйствовало исключительно полъ вліяніемъ св'єтскихъ мотивовъ; иныхъ изъ этихъ міръ я не затронуль вовсе и въ свое время, если удастся, пополню этоть пробыть; здысь, во всякомь случай, надо дополнить обзоръ хотя бы враткимъ перечисленіемъ этихъ последнихъ мъръ, имъвшихъ сначала сильно репрессивный характеръ. но также постепенно ослабъвавшихъ въ связи съ нравственнымъ ростомъ руководящихъ дъятелей. Въ періоды уже не гоненій, какъ я доказываль, а меръ предосторожности, со стороны государства предпринимавшихся въ цъляхъ не допустить укорененія обществъ раскольниковъ на містахъ, было много разныхъ способовъ борьбы съ расколомъ, независимо оть спеціально-духовныхъ стесненій; по отношенію къ оказательству раскола, къ пользованію "бъглыми попами и колоколами", существоваль рядь такихь ограниченій, которыя равнялись лишенію раскольниковъ обще-гражданскаго положенія: имъ запрещали бъбздъ въ извъстные города, не позволяли причисляться къ городскимъ обществамъ, вступать въ гильдіи, выбажать за границу или наобороть въбажать въ Россію, заводить школы, скиты, молитвенные дома и богадъльни и, какъ мы видъли, лишали возможности имъть правильную семью; особыя стесненія встречали ихъ въ военной службь; съ другой стороны, для обращающихся въ православію существовали разныя льготы и прямыя преимущества, крупнымъ примфромъ которыхъ является, напримфръ, учрежденіе единовърія на почвъ признанія обрядовъ и книгъ старовърческихъ.

Рядомъ съ широкимъ пользованіемъ принудительнымъ переселеніемъ и разселеніемъ раскольниковъ, какъ средствомъ предупрежденія или ослабленія раскола, шли щедро расточаемыя дореформенными судами ссылки въ окраины, какъ за пропаганду сектантства, такъ и за принадлежность—послѣднее преимущественно въ административномъ порядкъ.

Мы видёли, что несмотря на всё эти заботы и на чрезмёрно подчасъ энергичную дёятельность духовныхъ властей, расколь все усиливался, число сектъ и ихъ послёдователей росло; кромё того, замёчалось, какъ слёдствіе репрессивныхъ мёръ, что раскольники, которые первоначально враждовали съ частью церковниковъ и временами имёли даже союзниками членовъ клира, напр., въ періодъ стригольниковъ или въ борьбё противъ "папскаго" самовластія Никона, — въ результатё совсёмъ отошли отъ духовенства; въ свое время церковники бывали у нихъ желанными гостями, являвшимися иногда съ корыстными цёлями, но вёроятно часто и по убёжденію; нынё же раскольники стали ихъ заклятыми врагами и клеймятъ ихъ, какъ лицемёровъ и, наконецъ, подъ давленіемъ ряда перечисленныхъ причинъ, сложилось въ расколосектантскомъ мірё противогосударственное настроеніе.

Все это призваны лёчить новёйшія съ 1874 года гуманныя законодательныя мёры и просвёщенное измёненіе прежнихъ фанатическихъ взглядовъ въ средё антисектантскаго лагеря.

Заключительный выводь первой главы этой работы по вопросу о необходимости раздъленія государства и церкви въ ихъ дъятельности по расколу, какъ мы видъли, не только въренъ теоретически, но оказывается назръвшимъ и проведеннымъ болъе или менъе послъдовательно за послъднія два стольтія до нынъшняго времени чрезъ всю административно-законодательную д'ятельность русскаго правительства. Интересы церкви и государства предстали предъ нами целесообразно отдъленными другь отъ друга, какъ по содержанію ихъ, такъ и по средствамъ достиженія цізлей и осуществленія этихъ интересовъ; насколько для представителей церкви слово убъжденія и непосредственное нравственное вліяніе явились главными средствами, настолько для свътской власти оказалось немыслимымъ идти по пути насильнаго вразумленія и побужденія притъсненіями ради цълей религіозныхъ, стоящихъ всетаки не на первомъ планъ его политическихъ и нравственныхъ задачъ, кот орыя у государства свои собственныя, особыя.

Рядомъ съ этимъ страдали не только нравственные и

гражданскіе интересы громаднаго числа русскихъ подданныхъ, но нарушалась общественная устойчивость возникновеніемъ государства въ государствъ, несмотря на всъ принимавшіяся въ предупрежденіе и ограниченіе этого зла мъры и, наконецъ; создалась среда, способная оказаться при случать въ нежелательной въ высшей степени по ея фанатическому характеру оппозиціи властямъ.

Не трудно формулировать руководящіе принципы, вытекающіе изъ всего предыдущаго и ясно опредѣляющіе, какъ отрицательныя, такъ и положительныя обязанности церкви и государства по отношенію къ расколу.

Только теперь на этомъ, такъ сказать, фонѣ представляется возможнымъ и своевременнымъ перейти къ чисто юридическимъ уже вопросамъ о положеніи судовъ въ отношеніи къ раскольникамъ-сектантамъ, о задачахъ дѣятельности юристовъ въ этой области, о томъ, какъ именно проявляють они пониманіе своего положенія и задачъ на дѣлѣ, т. е. на какой почвѣ и какими средствами дѣйствуютъ и чего именно могутъ достигать и достигаютъ въ своей охранительной дѣятельности.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Задача юриста въ дълахъ о раскольникахъ-сектантахъ.

Давно началась и неуклонно продолжалась въ административныхъ и законодательныхъ сферахъ примирительная политика по отношенію въ расколо-севтантству. Систематически, какъ мы видёли, смягчала эта политика пріемы и действія воинствующаго влира, ограничивала его вмъшательство или даже совсъмъ устраняла его вліяніе. Эта глухая борьба, сопровождавшаяся перемённымъ успёхомъ, страшно замедляла дёло возсоединенія севтантовъ съ церковью, а также мёшала и попыткамъ свътской власти слить только, хотя бы граждански, сектантовъ съ другими русскоподданными. Очевиднымъ результатомъ такой двойственности явилось въ последнее время неожиданно быстрое наступленіе тревожныхъ явленій, — въ общей формъ намъченныхъ у меня выше въ первой главъ, въ качествъ въроятныхъ послъдствій смешенія задачь церкви и государства. Отъ мелкихъ столкновеній сектантовъ съ односельцами и низшими органами власти борьба съ быстротой, свойственной острымъ моментамъ, захватила другое болъе широкое поле: наступило открытое столкновение принциповъ на почвъ интеллигентной-вопросъ сталъ ребромъ. И какъ всегда бываетъ, такъ случилось и теперь: "пришла бъда — растворяй ворота" 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Глубокъ смыслъ этой поговорки: она справедлива и въ обратномъ смыслѣ.

Инциденть за инцидентомъ прорвались въ періодическую печать и требують себ' вниманія. Еще нын шним літомъ одинъ изъ очевидныхъ для всёхъ незакрывающихъ глаза грозныхъ симптомовъ надвигающагося распаденія русскаго общества на два враждебныхъ лагеря сказался въ странномъ на первое время, предъявленномъ въ Москвъ, требовании портного Ворсуняка и лавочника Замятина исключить графа Л. Н. Толстого изъ числа почетныхъ членовъ Московскаго перваго общества трезвости; -- инциденть этоть огласился въ печати тогда же. Основывалось это требованіе на томъ, что графъ, качествѣ отлученнаго отъ церкви, — неправославный; казалось бы, какая забота этимъ скромнымъ трезвенникамъ, портному и давочнику, охранять православіе своихъ членовъ. Но какъ только "вопросъ сталъ сходить на нътъ", выяснилось, что настоящими ревнителями православія явились другіе члены — а именно лица духовнаго званія; — по крайней мъръ священникъ Лебедевъ отъ лица всъхъ духовныхъ членовъ общества заявилъ, что они всв выйдутъ изъ состава общества, если гр. Толстой останется членомъ общества трезвости.

Ревность къ въръ, будучи вполнъ естественной въ людяхъ, глубоко убъжденныхъ въ правотъ своего исповъданія, не сдерживаемая въ надлежащихъ границахъ, приводила, однако, не разъ къ осложненіямъ въ жизни и народовъ, и отдёльныхъ лицъ. Невольно приходять на память историческія снравки потому, что не всегда върится возможность ВЪ фактовъ, которыми иногда даритъ насъ наша современность; таково, напримъръ, сообщеніе, проникшее въ "Петербургскія Въдомости", а затъмъ и въ "Россію" (№ 901 за 1901 годъ отъ 28 октября), о томъ, что будто бы Сарапульскій преосвященный Владимиръ 27 августа, ради искорененія языческихъ обычаевъ, при содъйствіи двухъ становыхъ приставовъ и жандармовъ, вырубилъ священную рощу близъ черемисской Ерыксы; затым, какъ сообщается далье, по его приказанію,

Если бъда въ домъ, то тоже приходится отвривать ворота, и тогда это хорошонапр., во время пожара.

то-же попробовали сдёлать 1-го сентября священники Домрычевь и Ергинь въ другой черемисской деревнё Гондырево, уже во главё 70 человёкъ понятыхъ и крестьянъ; результатомъ, если вёрить корреспонденту, было побоище съ язычниками, бёгство священниковъ, осада ихъ въ избё и затёмъ освобожденіе; при этомъ, однако, заключаетъ корреспонденть, "осталось на полё сраженія въ рощё 25 человёкъ раненыхъ, изъ которыхъ одинъ умеръ".

Это удивительное сообщеніе, до сихъ поръ не опровергнутое, нуждается, очевидно, въ провъркъ, почему нельзя думать, чтобы его замолчали или, если возникло дъло, замали дъло, какъ объ этомъ прошелъ слухъ въ газетахъ. Къ сожальнію, крайне въроятенъ, ибо уже не впервые наблюдается, приводимый ниже случай. Ръчь идетъ не о язычникахъ, а о сектантахъ и о насиліи надъ ними православныхъ сосъдей; выше мы видъли немало такихъ фактовъ въ прошедшемъ, —вотъ они въ настоящемъ: въ № 9642 "Новаго Времени" отъ 17 августа 1901 года напечатано слъдующее:

"О крайне прискорбномъ случав уличнаго насилія и буйства сообщаеть "Кіевлянинъ".

"Около 10-ти часовъ вечера, 12-го августа, на Бульонской улицъ, въ одной изъ квартиръ въ домъ № 58, происходило собраніе сектантовъ, въ общемъ болье 80 человъкъ обоего пола. Какъ и раньше бывало, пеніе собравшихся, слышное на улицъ, собрало толну около этого дома, и три человъка чернорабочихъ, бывшихъ уже навеселъ, вошли въ помъщение, гдъ происходило собрание, и стали отъ него требовать на водку. Нахаловъ попросили удалиться, но они подняли шумъ, стали ругаться, и ихъ пришлось удалить изъ квартиры болбе крутыми мерами. Босяки выбежали на улицу и стали кричать, что ихъ бьютъ. Толпа пыталась ворваться во дворъ, но дворникъ заперъ ворота, и тогда буяны съ криками и шумомъ стали, чъмъ попало, ломать ворота, а другая часть буяновь швыряла камни въ окна втораго этажа. Имъ удалось сорвать ворота съ петель, предварительно сломавши ихъ; буяны ворвались во внутрь усадьбы и цёлымъ градомъ каменьевъ стали разбивать стекла въ большомъ стеклянномъ

корридоръ. Обыватели усадьбы были въ большой паникъ, неизвъстно, до чего дошло бы дъло, если бы буяны не услышали свистка ночного сторожа. Они оставили усадьбу, боясь прихода полиціи, но, какъ оказывается, устроили засаду. Когда часть сектантовъ, главнымъ образомъ мужчины, вышли на улицу, на Лабораторной улицъ ихъ нагнала толпа и стала избивать палками, бросать камни и т. д. Большую часть женщинъ и дътей, оставшихся изъ страха въ квартиръ, гдъ происходило собраніе, проводилъ затъмъ домой явившійся городовой. Въ корридоръ почти всъ стекла разбиты, также много стеколъ разбито въ д. № 58 со стороны улицы".

Какіе это именно сектанты—въ данномъ случав безразлично; но зловъщимъ является факть уличнаго буйства, разнузданности уже городской толпы, и такъ какъ интеллигентныхъ настоящихъ иниціаторовъ безпорядка въ данномъ случав, по крайней мврв судя по корреспонденціи, не видно, то можно предположить уже сознательное пользование со стороны черни религіозными предлогами для буйства: трудно сказать, что опаснъе-такіе или продиктованные фанатизмомъ безпорядки. Во всякомъ случав, въ расколовшейся православной средъ взаимное озлобление объихъ сторонъ растетъ, и прошумъвшее недавно въ періодической печати Павловское побоище, гдъ иниціатива приписывается сектантамъ-докабыстро надвигающуюся опасность очень рельефно. Не насаясь подробностей этого разгрома сектантами церквишколы въ виду того, что производится слъдствіе 1), нельзя и туть не отметить, что поводь къ безпорядку въ длинныхъ оффиціальныхъ и неоффиціальныхъ сообщеніяхъ не выясненъ, и потому приходится искать его или въ какомъ нибудь вызовъ со стороны православныхъ, напр, во время моленія или собесъдованія, или въ накопившемся озлобленіи сектантовъ, неръдко раздражаемыхъ неумълымъ миссіонерствомъ.

Поторопившееся огласить ихъ "Миссіонерское Обозрѣніе" было уже уличеновь ошибкахь очень серьезныхь: оглашенныхъ Обозрѣніемъ смертныхъ случаевъне было.

Слово "гоненія" часто попадается теперь на газетныхъ столбцахъ послѣ рѣчи М. А. Стаховича на миссіонерскомъ съѣздѣ въ Орлѣ, хотя нельзя не сказать, что фактовъ гоненія оглашается въ печати мало; впрочемъ, дѣло разумѣется не въ томъ, насколько печать въ состояніи отражать дѣйствительность; иногда одинъ фактъ открываетъ многое п вполнѣ неожиданное даже для крайняго пессимиста.

Таковъ коротенькій разсказъ, приведенный г. Стаховичемъ въ его рѣчи "О свободъ совъсти" (Спб. Вѣдомости № 267 отъ 29 сент. 1901 года). "Съ согласія и вѣдома и священника, и начальства заперли заподозрѣнныхъ штундистовъ въ церкви, принесли столъ, накрыли чистой скатертью, поставили икону и стали выводить по одному. Приложись! — "Не хочу прикладываться къ идоламъ!"... А! пороть тутъ же. . . Послабже которые послѣ перваго же раза возвращались въ православіе. Ну, а которые до четырехъ разъ выдерживали". Я не считаю возможнымъ сомнѣваться въ главныхъ фактахъ ¹) этого сообщенія почтеннаго оратора и, естественно, готовъ впредь ко всякимъ новымъ извѣстіямъ о насиліяхъ съ той или другой стороны между нафанатизированными невѣжественными массами, которыхъ обстоятельства такъ неосторожно натравляютъ однѣ на другія.

Смъю думать, что выраженія, мною употребленныя, если и гръшать, то только излишней умъренностью, такъ какъ, анализируя впечатлъніе, произведенное ръчью г. Стаховича, на періодическую печать реакціоннаго лагеря, "Въстникъ Европы", напримъръ (ноябрь, 1901), пользуется и вполнъ справедливо терминами несравненно болъе сильными.

Во внутреннемъ обозрѣніи этого номера имѣется подзаглавіе: "Возмутительная травля и недобросовѣстная полемика вызванная рѣчью г. Стаховича въ Орлѣ". Выписка изъ "Московскихъ Вѣдомостей", приводимая по этому поводу журна-



¹) Указаніе, что это было въ церкви, повидимому lapsus linguae, что во время посл'ядовавшей горячей полемики и исправлено г. Стаховичемъ; тотъ фактъ однако, что это было съ в'ядома священника —стоитъ твердо, а въ немъ центръ тяжести "гоненія".

ломъ, вполнѣ объясняетъ право "Вѣстника Европы" на такое словоупотребленіе 1).

Комментируя рѣчь "О свободѣ совѣсти", почтенный журналь высказываеть нъсколько соображеній, имьющихь прямое отношеніе къ моей задачь, почему я и позволю себь небольшую выписку. Оспаривая подстановляемую реакціонной печатью г. Стаховичу мысль о необходимости булто бы прекращенія союза Государства съ Церковью, обозръватель говорить: "Развъ уголовныя кары 2) имъють что либо общее церковными догматами, съ принципами православной въры? Развъ принужденіе — необходимое условіе между церковью и государствомъ? Развъ союзъ этотъ станетъ менъе проченъ, если въ средъ церкви не будутъ насильно удерживаемы принадлежащие къ ней только по имени? Союзъ между церковью и государствомъ существуетъ вездъ. гдь есть такъ называемая "господствующая" гдъ же можно видъть еще на стражъ правовърія полицію и судъ? Со стороны государства союзныя отношенія въ церкви выражаются въ охранъ ея ученія отъ ръзкаго открытаго порицанія ея обрядовъ, отъ нарушенія ихъ торжественности и благольнія; въ обезпеченіи за ея служителями почетнаго положенія въ обществъ и средствъ къ безбъдной жизни; въ содъйствіи нравственномъ и матеріальномъ ен миссіонерской дъятельности и т. д... Не ясно ли, что свобода совъстиотнюдь не синонимъ отдъленія церкви отъ государства...". Упоминая далье общензвыстный факть, что въ эпохи большей строгости гораздо сильнее развивался и расколь, обозреватель справедливо указываеть, что кажущееся въ такіе періоды могущество государства такъ же не реально, какъ и "духовное здоровье" государства за тотъ же періодъ; при этомъ онъ съ горечью приводить на память подобное же состояніе Россіи передъ крымской войной.

Рѣчь "О свободѣ совъсти" только отчасти вызвала то прин-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 459. "В. Евр.", ноябрь 1901.

э) Отмёны этихъ каръ въ дёлё борьбы съ распространеніемъ сектантства требовалъ г. Стаховичъ.

ципіальное обсужденіе этого вопроса, въ чаяніи котораго напечатали эту рѣчь "С.-Петербургскія Вѣдомости" 1), но за то въ рядѣ писемъ въ редакцію и другихъ полемическихъ поправокъ выяснились миѣнія и факты, чрезвычайно важные при разработкѣ моей задачи—объ отношеніи суда къ расколосектантству. Не имѣя въ виду, какъ я уже заявилъ выше, вдаваться въ принципіальное изслѣдованіе вопроса о свободѣ совѣсти 2), я считаю однако необходимымъ для болѣе удобнаго пользованія вновь открывшимся матеріаломъ привести главное содержаніе рѣчи г. Стаховича, по возможности, его словами; тогда основныя положенія послѣдовавшихъ за нею статей и писемъ станутъ яснѣе. Такой пріемъ позволитъ мнѣ опять въ этой области сверхъюридическихъ принциповъ только ссылаться на тѣ изъ нихъ, съ которыми я согласенъ или которые считаю безспорными.

Особенное значеніе этой рѣчи заключается въ томъ, что она была сказана въ собраніи миссіонеровъ. Благодаря такому выбору мѣста, сразу выяснились какъ настроеніе и образъ дѣйствія миссіонеровъ, такъ и отношеніе духовенства къ расколо-сектантству вообще; этимъ слушателямъ было указано ораторомъ на отсутствіе "краеугольнаго камня" въ воздвигаемомъ ими зданіи.

"Обширность программы подсказала мнѣ, говорить онъ, утѣшительную надежду. Она обнимала почти всѣ оглашенныя смущенія послѣднихъ годовь, обѣщала облегчить или уничтожить недоумѣнное состраданіе, непроизвольно вызванное, неувѣренно высказываемое при слухахъ о гонимыхъ, высылаемыхъ, приговариваемыхъ людяхъ за дикія изувѣрства, за отвратительныя, а иногда умилительныя, хотя и чуждыя намъ, вѣрованія ихъ".

Говоря о "пренебреженіи краеугольнымъ камнемъ", онъ прибавляетъ: "само вставало предо мною, пропущенное въ

т) № 267 отъ 29 сентября 1901 года.

<sup>2)</sup> Это не только завлекло бы меня за предѣды статьи, но и едва ли достигло бы цѣли, такъ какъ полное всестороннее освѣщеніе вопроса этого представляется неудобнимъ въ печати.

огромной программ'в, ни разу не произнесенное зд'всь, среди иылкихъ ученыхъ, многостороннихъ и искреннихъ преній—в'вковое слово: свобода сов'всти . . . . Гд'в н'втъ свободы для слова, свободы для мн'внія, свободы для сомн'внія, свободы для испов'вданія—тамъ н'втъ и м'вста для д'вла в'вры, тамъ не пов'ветъ Духъ Господень, тамъ пребудутъ безсильными вс'в старанія, всякое рвеніе! Дал'ве, цитируя Гизо и И. С. Аксакова, г. Стаховичъ говоритъ, что христіанская религія въ теченіи 18 в'вковъ, то гонимая, то гонительница, претерп'ввъ мученичество и гоненія подъ скипетромъ языческихъ императоровъ, жила въ періоды господства въ свою очередь подъ стражею гражданскаго закона, защищаемая оружіемъ св'єтской власти. "Она живетъ теперь предъ лицомъ и въ присутствіи свободы. Она им'веть д'вло со свободною мыслію".

Указавъ словами Гизо на измѣненія, которыя въ этомъ направленіи проникли весь общественный строй—онъ продолжаеть, "нелегко перейти отъ привилегіи къ общности права... покориться свободѣ дерзкаго противорѣчія и необходимости постоянно защищаться и одолѣвать; ... вѣрующимъ еще труднѣе сносить невѣрующихъ, чѣмъ правительствамъ оппозицію—и однако же....—они уже нигдѣ (иначе), какъ только въ свободѣ сужденія могутъ обрѣсти нужную имъ силу".

Мотивируя эти выводы Гизо и Авсакова о духовномъ мечъ и объ опасностяхъ употребленія меча свътской власти, г. Стаховичъ говоритъ: "Требованіе свободы совъсти опирается лишь на самомъ Словъ Божіемъ. Требованіе свободы совъсти есть требованіе свободы для самой церкви—эта свобода необходима для ея собственной жизни духа, для торжества, для ея побъды... Именно вамъ, миссіонерамъ, продолжаеть онъ, надлежитъ прежде всего указать на эту старую ересь, на этотъ государственный гръхъ, на отсутствіе свободы совъсти въ странъ—носительницъ православія... У насъ увъряють, что есть свобода върованія, только нътъ свободы исповъданія... Вотъ эту то ошибку, выдаваемую вранами за прямой обманъ, слъдуетъ раскрыть ближайшимъ ревнителямъ о церкви".

"Законодательство вправѣ говорить любому подданному: "Ты можешь вѣрить, во что хочешь и какъ хочешь, или совсѣмъ не вѣрить, —мнѣ все равно. Только не смѣй въ этомъ признаваться ни мнѣ, ни другимъ. Но Церковь не можетъ повторять за нимъ тѣхъ же словъ. Больше, она можетъ сказать государству: Нѣтъ! Предоставь мнѣ, мнѣ единой на то уполномоченной, вѣдать дѣла совѣсти... Меня научилъ апостолъ "въ союзѣ мира блюсти единеніе духа", а не въ союзѣ запрета со строгой карой"...

Далье ближе опредъляется понятіе свободы совъсти, какъ разръшеніе "не только безнаказаннаго отпаденія отъ православія, но и—права безнаказаннаго исповъданія своей въры... "за проповъдь передъ взрослыми, за совращенія сознательныхъ людей—нельзя и безцъльно карать... Если церковь въруетъ въ свою внутреннюю духовную силу, то не нуждается она въ содъйствіи земной силы"... "Не именемъ духовнаго начальства, не отъ имени духовенства, а во имя церкви надо высказать, что насиліе надъ совъстью—безсовъстно, что гдъ нътъ свободы—нътъ искренности, что гдъ нътъ искренности— нътъ въры правой и неправой. Церковь можетъ сказать, что область совъсти и въры—ея область"... "Мнъ, мнъ единой дана власть вязать и разръшать, дана безъ права передовърія прокурорамъ и судьямъ".

Разсматривая по пути вопросъ о вмѣшательствѣ свѣтской власти вслѣдствіе приглашенія со стороны духовнаго начальства (ст. 1006 уст. угол. суд.) 1), г. Стаховичъ вспоминаетъ, что за послѣдніе годы часто поступали эти требованія духовнаго начальства и, боясь надѣяться, что съ установленіемъ и развитіемъ миссіонерства прекратится это обращеніе къ матеріальной власти въ области убѣжденія и воздѣйствія на душу, онъ предлагаетъ Орловскому миссіонерскому съѣзду такъ прямо и высказаться и возбудить соотвѣтственное ходатайство.

Очень важны ссылки г. Стаховича на изданную недавно

Digitized by Google

дѣла объ отступленіи и совращеніи не могутъ начинаться безъ такого приглашенія.

"Миссіонерскую Памятку", въ которой миссіонеры, по его мненію, напрасно упрекають приходское духовенство за равпредубъжденія", къ миссіонерской нодушіе, доходящее до лъятельности. Онъ подсказывають подтверждение моей мысли. къ развитію которой я едва ли буду им'єть случай въ этой работь, а именно, что миссіонерство-не дьло приходскихъ священниковъ. Наше законодательство еще въ 1835 году. издавая особое "Наставленіе священнику относительно заблуждающихся отъ истины в ры , считало, что миссіонерство составляеть прямую обязанность приходскихъ священниковъ: рядомъ съ этимъ, однако, уже въ то время посылались, хотя только въ иные важные пункты, особыя миссіи, а затымь законодательство решительно вступило на этотъ другой путь, стало насаждать вообще независимое отъ приходовъ миссіонерство: такъ, напримъръ, новый семинарскій уставъ 1867 года разумно исключиль изъ числа обязательныхъ предметовъ преподаваніе раскола, но всетаки организація миссіонерской д'ятельности была возложена на епархіальныхъ архіереевъ. Съ 1864 года въ большихъ городахъ, начиная съ Саратова, учреждаются братства, для пріисканія миссіонеровъ-добровольцевъ; 1875 году основывается школа въ Вяткъ для крестьянъ. желающихъ идти на борьбу съ расколомъ. Въ этой перемънъ политики сказалось осуждение полицейскаго характера прежнихъ миссіонеровъ и сквозитъ пониманіе 1) того, что пребывающій постоянно въ своемъ приходь въ качествь духовнаго начальства — приходскій священникъ — не годится въ миссіонеры: слишкомъ близко стоитъ онъ въ будничной жизни прихожанъ; къ сожалънію, почти всегда (доказывающіе примъры были бы безчисленны) <sup>2</sup>) онъ въ дурныхъ отношеніяхъ съ сосъдями по поводу хозяйственныхъ столкновеній, приходскихъ нуждъ и невольно становится въ ихъ глазахъ соглядатаемъ, чуть не полицейскимъ чиновникомъ въ рясъ; къ

г) Пониманіе еще не общее всёмъ, какъ явствуетъ изъ сбивчивыхъ соображеній за приходскую миссію въ брош. В. М. Скворцова "О штундизмѣ" стр. 28—1894 года.

<sup>2)</sup> Доказательства этого положенія приводятся ниже.

этому приводять не только его обязанность наблюденія за приходомь и донесеніе при случав въ консисторію и полицію о томь или другомъ неблагоповеденіи, но и крайне формальный характерь его духовныхъ обязанностей, связанныхъ къ тому же съ необходимостью вознаграждать себя съ некоторой иногда чрезмёрной строгостью и настойчивостью на счеть тощаго достатка, а чаще и прямо недостатка прихожанъ изъ крестьянскаго сословія.

Исторія раскола полна указаній на это, и мы далѣе встрѣтимся съ прямыми заявленіями такого рода въ полемикѣ по поводу рѣчи г. Стаховича.

Къ сожалѣнію, уже двадцать лѣть, какъ политика по расколу опять перемѣнилась: уставъ 1884 года ввель снова въ семинаріяхъ, въ качествѣ обязательнаго предмета, преподаваніе раскола, для котораго, впрочемъ, еще за три года уже учреждались при семинаріяхъ особыя кафедры, и хотя слѣдующіе одинъ за другимъ миссіонерскіе съѣзды позволяютъ заключить, что центръ тяжести миссіонерской дѣятельности не тяготѣетъ больше, ко вреду дѣла православія, на приходскомъ духовенствѣ, но настроеніе самихъ съѣздовъ не обѣщаетъ ничего успокоительнаго, все громче и громче въ средѣ миссіонеровъ раздаются голоса, требующіе содѣйствія миссіонерамъ со стороны свѣтской власти, смѣшивающіе въ одно религію и государство, голоса не признающіе за русскимъ монархизмомъ самостоятельнаго существованія внѣ православія и т. п.

Разумѣется, эти фальсификаціи государственной науки и русской исторіи рано или поздно будуть изобличены; но сколько еще зла принесуть онѣ русскому народу и государству, а также и самому православію.

Къ числу такихъ тенденціозныхъ взглядовъ или странныхъ ошибокъ (если предположить, что это проводится не сознательно и ненамъренно) относится, напр., умозаключеніе г. Субботина 1), что раскольники стали дерзки и бранчливы какъ въ сочине-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мысли и замѣтки по вопросамъ о расколѣ. Москва, 1901, пр. Н. И. Субботинъ, стр. 62.

нідхъ, такъ и въ бесёдахъ, вследствіе "послабленій расколу со стороны правительства и тъхъ заигрываній съ расколомъ нашей либеральной печати, которыя продолжались стольковремени и доселъ еще не совсъмъ прекратились". Послъднее замъчание ясно указываеть, что г. Субботинъ знаетъ (да и не можеть не знать), что уже двадцать лёть тянется періодъ, который ни вообще, ни по отношенію къ расколу въ частности, либеральнымъ названъ быть не можетъ, а между тъмъ будто бы правительство и печать придають дерзости расколу. Не въроятите ли, что озлобление это вызывають тъ кары, которыя, какъ съ чувствомъ удовлетворенія замівчаеть г. Субботинъ, висятъ надъ расколомъ: "Надобно, впрочемъ, замътить, что въ настоящее время сами старообрядцы, говорить онъ туть же 1), изъ более или мене разсудительныхъ, осуждають уже эту дерзкую брань своихъ писателей на православную церковь, опасаясь, какъ бы не навлекла она справедливую кару правительства на расколъ". Можетъ быть справедливо было бы указать при этомъ случав на резкости самого пропов'ядника в'яжливости, встр'ячающіяся въ вышеназванной брошюрь, но я счель бы неуважениемъ къ читателю рекомендовать ему заглянуть въ ту мертвую схоластику, которая составляеть все содержание брошюры, и которая очевидно не заинтересуеть даже самихъ невъжественныхъ раскольниковъ, съ трудами которыхъ брошюра г. Субботина ратоборствуетъ.

Первымъ отозвался на рѣчь г. Стаховича по ея напечатаніи—предсѣдатель миссіонерскаго съѣзда о. Петръ Рождественскій въ "Орловскомъ Вѣстникъ" и "Московскихъ Вѣдомостяхъ". Онъ указаль на неточности въ приведенномъ г. Стаховичемъ случаѣ, а именно, что столъ, при которомъ допрашивали, былъ поставленъ не въ церкви; относительно же заявленія одного священника изъ числа членовъ съѣзда, по поводу того, что въ передачѣ г. Стаховича, изъ сорока семей штундистовъ осталось въ деревнѣ Глыбочкѣ четыре, а остальные, по словамъ священника, "милостью

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. с., стр. 63.

Божьей сосланы въ Закавказье и Сибирь", поправка заключалась въ томъ, что штундистовъ было не сорокъ семей, а сорокъ человъкъ и что сослано всего семь.

Не приводя интересныхъ возраженій г. Стаховича отцу Петру Рождественскому по зам'ячаніямъ общаго характера, я только отм'ячу важный для моей задачи фактъ, что одинъ изъ числа лицъ, которыхъ назвалъ о. Петръ въ качеств'я несочувствующихъ вопросу о свобод'я сов'ясти членовъ съ зда, — миссіонеръ М. А. Новоселовъ сряду же печатно опровергъ эту ссылку 1).

М. А. Новоселовъ просить вспомнить, какъ рѣшительно высказывался онъ "противъ того ненаучнаго метода изслѣдованія, при посредствѣ котораго такъ легко усматриваются проявленія зловредныхъ соціально-политическихъ тенденцій тамъ, гдѣ едва ли усмотрѣло бы ихъ самое недреманное прокурорское око".

Не надо забывать, что именно въ этомъ пунктъ (о соціально-политическихъ тенденціяхъ) центръ тяжести обвиненій, образцы которыхъ я привель въ изобиліи во второй главъ; эти обвиненія сводились именно къ тому, что судебная власть (г. Субботинъ прибавляеть и "правительство") не поддерживаетъ духовную власть въ борьбъ противъ политически опасныхъ сектъ, и вотъ, какъ бы въ отвътъ на это, миссіонеръ-членъ събзда, укоривъ своихъ сотоварищей въ ultra-прокурорскихъ тенденціяхъ, прибавляетъ: "Прошу вспомнить, съ какой горечью и болью отмъчаль я тоть факть, что въ представленіи сектанта православный миссіонеръ отождествился съ гонителемъ, отъ бесёды съ которымъ онъ уклоняется изъ боязни оказаться въ рукахъ полицейскаго или судебнаго чиновника, уклоненіемъ этимъ произнося приговоръ надъ фальшивымъ (въ дълъ миссіи) союзомъ миссіонера и урядника".

Вспоминая свои ръчи на съъздъ о необходимости отказаться въ дълъ миссіи отъ меча гражданской власти, г. Но-

т) С.-Пб. Вѣдом. № 292, отъ 24 окт. 1901.

воселовъ замѣчаетъ, что эти рѣчи вызвали на съъздѣ ясное "сочувствіе нѣкоторыхъ духовныхъ лицъ".

Письмо г. Новоселова интересно, какъ голосъ лица, не вполнъ согласнаго съ г. Стаховичемъ; это несогласіе выражено очень оригинально въ слъдующей фразъ, относящейся къ докладу г. Стаховича и къ письму о. Петра Рождественскаго: "кое что несправедливое въ докладъ и неистинное въ письмъ уже замъчено и указано печатью".

Подчеркивая здёсь эту оцёнку неистинности кое-чего въ письмё предсёдателя съёзда о. Рождественскаго, я воспользуюсь случаемъ сдёлать небольшое, необходимое отступленіе.

Уже въ первой статьъ, очерчивая положение сектантскаго вопроса преимущественно на основаніи данныхъ анти-сектантской литературы, я разумбется, по необходимости, удбляль большое вниманіе этимь одностороннимь матеріаламь за недостаткомъ въ печати другого; дълая это, я сознавалъ, что приходится быть насторож противъ увлеченій стороны, вооруженной къ тому же привилегированнымъ положеніемъ въ печати, и предостерегалъ и предостерегаю опять въ этомъ отношеніи читателей. "Неистинность" въ сообщеніяхъ, отмъченная г. Новоселовымъ, предполагая даже, что она просто слъдствіе небрежности, къ сожальнію, чрезвычайно часто наблюдается въ анти-сектантской литературъ: примъромъ очень ръзкимъ можеть служить послъднее сообщение "Миссіонерскаго Обозрвнія" о Павловскомъ побоищв, размвры, или върнъе, послъдствія котораго были преувеличены до перечисленія жертвъ, которыхъ по оффиціальному сообщенію не оказалось.

Не следуеть упускать изъ виду, что особыя условія, въ которыхъ находится сектантство, чрезвычайно затрудняють объективное его изученіе, между темь юристамъ представлялось бы очень не лишнимъ знать точно, что такое на самомъ деле пресловутая штунда, да и существуеть ли она.

Серьезность и настоятельность этихъ неосвъщенныхъ достаточно безпристрастно и объективно вопросовъ внъ всякаго сомнънія. Неръдко приходится встръчать судей всякихъ ранговъ, спорящихъ о самомъ существованіи штунды, и еще чаще— недоумъвающихъ о ея вредоносности.

Въ этомъ отношении законъ 1894 года, представляющий отголосовъ мнвній антисевтантскихъ двятелей. удовлетворительнаго отвъта, такъ какъ чисто эклектическое построеніе даннаго въ немъ опредёленія штундизма бросается въ глаза. Въ виду этого, согласно руководящему рѣшенію уголовнаго кассаціоннаго департамента Правительствующаго Сената по д. Головко № 1 за 1900 годъ, для юристовъ пока обязателенъ одинъ главный вопросъ при ръшении штундистскихъ дълъ: подходятъ ли обстоятельства даннаго случая подъ опредъление штундизма, въ этомъ законъ изложенное? Если-да, то существуеть виновность. Нельзя не сказать, что до сихъ поръ, насколько я знаю, такихъ дёлъ съ утвердительнымъ ръшеніемъ вопроса не было 1), да если бы такія и нашлись въ прошедшемъ или будущемъ, то это отнюдь не означало бы утвержденія дъйствительнаго существованія религіозной секты, опредёленнаго, самостоятельнаго типа.

Въ самомъ дёлё, вполнё допустимо, что найдется лицо или нёсколько лицъ, въ дёятельности, или еще проще, въ умё когорыхъ окажется существующей сложная схема взглядовъ и стремленій, указанныхъ въ законё 1894 года. Но вёдь это можетъ быть случайностью, — отсюда отнюдь не будетъ слёдовать, что гдё-то на югё Россіи существуютъ сотни тысячъ людей, составляющихъ антиправительственный лагерь, все шире охватывающій съ запада и востока Россію и подвигающійся къ центру со знаменемъ, на которомъ паписано: "штунда".

Существованіе такой секты, при нынѣшнихъ условіяхъ судопроизводства, не можеть быть доказано даже тысячами судебныхъ рѣшеній, признающихъ даже примѣнимость закона 1894 года; оно могло бы быть доказано не приговорами, основанными на экспертизъ духовныхъ лицъ, стороны въ дѣлѣ, а научно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Встрѣчались дѣла, гдѣ присяжные, признавая виновность, исключали важиѣйшіе признаки (С.-Петербургскаго окружнаго суда, Псковская штунда—3-я ч. 196 ст. дек. 1900 г.—былъ исключенъ признакъ антигосударственности).

безпристрастными и нестъсняемыми въ своей научной работъ изслъдователями. А этого то и нътъ.

Въдь при малъйшемъ прикосновени въ сектантской дитературь вась поражаеть царствующая по отношеню къ термину штунда неопредъленность: то это мирныя духовныя бесъды братства "Stunde", то это новое название баптизма. то иногда и наоборотъ-штундисты именуютъ себя бантистами, какъ утверждають многіе, то вы встрвчаетесь съ новыми видами штунды (духовная, малеванщина, напр.), неиздалеко отошелшими ďТО баптистической штунды (Коссяковскій толкъ); чаще всего въ литературъ-антисектантской, разумъется—вы видите увъренное именование штундою (напр., у свящ. Рождественскаго, Стръльбицкаго и другихъ) секты, возникшей хотя и на православной почев, но преследующей по наущенію нъмцевъ политическую цьль (Стрыльбицкій, Скворцовъ) отторженія отъ Россіи южной окраины, чтобы не сказать половины... и вдругь туть же рядомъ упоминается, — безъ малъйшей оговорки по поводу странности подобнаго утвержденія, что "въ 1892 году Россію посътили делегаты отъ американскихъ покровителей нашей штунды съ цёлью на мёстё познакомиться съ положеніемъ этой секты"; далье, очевидно въ связи съ этимъ, сообщается, что "въ послъдніе годы все чаще и чаще наблюдаются случаи эмиграціи штундистовъ за границу. При этомъ эмиграція нашихъ штундистовъ поощряется, повидимому, единовърцами заграничными 1). Итакъ, завоеватели эмигрируютъ, но завоеватели ли они въ такомъ случав, и въ чемъ политическая опасность ихъ ученія?

Правда, въ этой стать в г. Скворцовъ называеть штунду "болъзненнымъ явленіемъ въ нашемъ церковно-общественномъ организмъ" и, признавая первыми піонерами ея на Руси нъмцевъ-піэтистовъ и баптистовъ, — упоминаетъ относительно антиправительственнаго характера штунды только въ формъ ссылки на демократическія и соціальныя тенденцію этихъ піонеровъ-піэтистовъ и баптистовъ 2), но, съ другой

і) "О штундизмів" В. М. Скворцова, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. 1 m 4.

стороны не надо забывать, что какъ разъ въ томъ же 1894 году, когда была издана эта статья особой брошюрой,—вышель и законъ 1894 года, столь подробно опредълившій политическую вредоносность штунды.

Въ самомъ дѣлѣ, въ одно и то же время появляется законъ, подробно перечисляющій признаки штунды, а въ названной статьѣ, столь близко стоящій къ антисектантской дѣятельности г. Скворцовъ—сознается ¹), что "точное опредѣленіе догмы положительнаго ученія штундовой секты представляется и нынѣ еще крайне затруднительнымъ, такъ какъ штундизмъ въ томъ видѣ, въ какомъ содержится онъ въ массѣ послѣдователей, не представляетъ собой какой либо опредѣленной богословской системы или вѣроисповѣдной доктрины". Далѣе онъ указываетъ на преобладаніе въ штундизмѣ грубоотрицательной стороны и произвола толкованій, отчего "представляется почти невозможнымъ отдѣлить основныя черты ученія отъ личныхъ мнѣній толкователей".

Та-же смутность опредёленія штундизма наблюдается въ трудахъ 2-го миссіонернаго съёзда, бывшаго лётомъ 1891 года въ Москвё <sup>2</sup>). Съёздъ этотъ нашель, что руководители штундистовъ—баптисты, что штундо-баптизмъ и пашковщина—секты однородныя, и что толкъ этотъ близокъ къ ученію Толстовцевъ. Проводя границу между старо-штундистами (штундо-баптисты) и младо-штундистами (штундой духовной), съёздъ отмётилъ какъ существенную разницу между ними то, что штундо-баптизмъ, въ отличіе отъ новаго, признаетъ водное крещеніе въ зрёломъ возрастё, тогда какъ въ духовной штундё въ отношеніи таинствъ и церковнаго устройства "проповёдуется полная анархія".

Трудность опредъленія штунды можно наблюдать, напр., на томъ фактъ, что 2 съъздъ вынужденъ былъ, перечисляя, по возможности, признаки штунды, вообще вводить пункты, неподдающіеся наблюденію; таковъ третій: "фарисейское

<sup>1)</sup> l. c. 9.

<sup>2)</sup> Напечатано въ "Двяніяхъ 3-го Всер. Мисс. Съвзда" стр. 347.

воздержаніе отъ худыхъ дёлъ.... повинуются правительству и закону не за совёсть, а страха ради" 1).

Естественно задуматься надъ точностью проникшаго въ законъ 1894 года опредъленія штундизма не только въ виду изложенныхъ данныхъ, но и въ виду взглядовъ третьяго съъзда, собравшагося въ Казани въ 1897 году.

Третій съвздъ, выслушавъ рядъ докладовъ о пашковщинъ и докладъ В. М. Скворцова о штундъ, пришелъ къ тому заключенію <sup>2</sup>), что пашковскій символъ ничъмъ существеннымъ не отличается отъ штундо-баптизма и что относительно отрицательной стороны въроученія пашковщины въ отношеніи православной церкви "секта эта во всъхъ пунктахъ своего лжеученія совершенно тождественна со штундизмомъ". Въ виду этого съвздъ заключилъ, что "въ номенклатуръ сектъ должно быть установлено одно общее названіе штунды всюмъ ея фракціямъ (?!), т. е. баптизму или старо-штундизму, пашковщинъ и духовной штундъ" <sup>2</sup>).

Нечего удивляться, что затёмъ при работё въ томъ же направленіи "Миссіонерскій Въстникъ" уже возвъстиль о существованіи штундо-хлыстовъ 4).

Что удивительнаго, что по поводу примѣненія закона 1894 года, говорящаго о штундѣ вообще, на судей нападаеть раздумье, а до Правительствующаго Сената доходять обвиненія по закону 1894 года съ отзывами консисторіи, что штундизмъ и баптизмъ тождественны, и что русскіе баптисты и суть штундисты (д. Бураковыхъ 1898 г.), съ заключеніями экспертовъ (дѣло—Шарипова 1899 г.), что "соціально-коммунистическія тенденціи и вообще политическая сторона ученія и жизни сектантства, хотя и не вездѣ, и не всегда всплываютъ наружу, но онѣ несомнѣнно скрыты въ илубиню духа 5) и въ направленіи всего нашего раціоналистическаго сектантства".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. c. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Курсивъ мой. l. с. 143 а также и знаки.

<sup>4)</sup> Мисс. Об. 1901 г. Іюнь, стр. 855.

б) Курсивъ мой.

Въ свое время я подробно разсмотрю судебную практику, создавшуюся на почвъ закона 4 іюля 1894 года, и блужданія экспертизы по сектантскимъ дъламъ; здъсь мнъ хотълось дать только общій очеркъ причинъ, вызывающихъ несомнънную безплодность этого суроваго закона, исключительнаго и въ то же время ясно заключающаго въ себъ тенденцію къ распространительному толкованію. Итакъ, нужно свободное научное изслъдованіе секть, а не литература ad hос одного лагеря, будь онъ воодушевленъ даже наивысочайшими цълями и любовью къ объективной точности сообщеній и изложенія.

Это стремленіе къ научному изслідованію, всіми глубоко разділяємое, до извістной степени можеть быть удовлетворено, если состоятся предположенныя въ Кіевскомъ университеть 1) практическія занятія по богословію, въ программу которыхъпрофессоръ Ө. Світловъ вводить изученіе иностранной и русской критической богословской литературы о графі Л. Н. Толстомъ. Поживемъ—увидимъ или услышимъ можеть быть что нибудь и о штунді, ибо, какъ установиль Съйздъ, штундизмъ близокъ къ толстовщинь.

Мнъ думается, однако, что на пути къ изученію не только штундизма, но и секть вообще, съ научной точки зрънія встрътится слишкомъ много внъшнихъ препятствій, несмотря на давно сознанную свътскимъ обществомъ потребность въэтомъ. Вмъсто личныхъ предположеній общаго или частнаго характера, всегда болбе или менбе спорныхъ въ области предсказаній, я могу указать по этому поводу на новъйшія газетныя статьи, посвященныя вопросамъ о миссіонерской деятельности, о роли духовнаго въдомства по отношенію въ сектамъ. Это митие Петербургской печати, не исключая органа духовной академін-Церковнаго Въстника, оказывается довольно единодушнымъ; пессимистически настроены авторы этихъ писемъ и замътокъ, а языкъ непривычно ръшителенъ, но именно этому ясно звучить искренняя нота вполнъ назръвшаго убъжденія, вырвавшагося наружу послів долгаго вынужденнаго молчанія.

<sup>2) &</sup>quot;Россія" № 895 отъ 22 окт. 1901.

Одно и то же настроеніе и одинъ и тотъ же лозунгъ объединили литературные лагери самыхъ противоположныхъ оттънковъ, исключая, разумъется, реакціонныхъ. "И князь Путятинъ, и генералъ-лейтенантъ Филиппенво, и кн. Волконскій, и свящ. Черкасскій, и многіе сочувственно говорятъ о свободъ совъсти" 1), пишетъ "Новое Время". Цитируя по этому поводу курсъ Государственной науки Б. Чичерина, А. Суворинъ заканчиваетъ свое "маленькое письмо" выводомъ, правильно сдъланнымъ изъ этихъ цитатъ: "мнъ думается, пишетъ онъ, что Государство настолько развило свой организмъ и окръпло, что можетъ не дълать никакого различія между православными, върять ли они по старому, какъ было до Никона, или по новому, какъ стало послъ его реформы".

Полемизируя съ проф. М. Красноженомъ, помъстившимъ статью о свободъ совъсти въ № 9204 "Новаго Времени", К. Толстой весьма мътко указываетъ на странный переходъ, дълаемый этимъ авторомъ къ тому, что "церковъ не можетъ допустить свободнаго выхода изъ своего состава и что отъ свободы личнаго исповъданія должно отличать свободу общественнаго культа"; между тъмъ какъ тотъ же авторъ только что, рядомъ ссылокъ на Тертуліана, Іоанна Златоуста, IV Вселенскій соборъ, Евангеліе, на епископа Сильвестра, Апостола Павла и др., доказалъ, что совъсть должна быть свободна и что силою въ другую въру принуждать нельзя.

Полагаю, что К. Толстой напрасно ищеть особаго ключа къ такимъ загадкамъ: можно думать, что здёсь "ларчикъ просто открывается".

К. Толстой заканчиваеть скромнымь пожеланіемь, что пора вообще поточнье, посправедливье и погуманные опредълить границы нашей выротерпимости.

Въ томъ же № 301 "Пет. Вѣд." кн. С. Волконскій, категорически отвергая возможность требовать отъ человѣка, чтобы онъ вѣровалъ такъ, а не иначе, другими словами, приказать не заблуждаться, говоритъ: "Вотъ въ чемъ корень

¹) "Новое Время" № 9220.

вопроса, и врядъ ли найдется два отвъта у людей, у которыхъ умъ и сердце на мъстъ". Указывая на частые случаи привлеченія къ отвътственности полиціей западнаго края людей, сошедшихся для чтенія Св. Писанія и молитвы, онъ подчеркиваетъ свое отрицательное отношеніе къ такимъ преслъдованіямъ и къ такому закону.

Какъ извъстно, ръчь идеть о преслъдовании по 29 ст. уст. о нак., на основании которой ежедневно составляются протоколы по подобнымъ же случаямъ почти по всей Россіи, преимущественно въ южной ея половинъ.

"Нътъ, не привыкли мы принципіально мыслить", пишеть князь. Вопросы освъщаются накопленіемъ инцидентовъ . . . . Какъ ни грустно, а приходится почти что желать, чтобы чаще повторялись прискорбные случаи . . . . На страданіи выростали всъ великія событія въ жизни человъчества . . . . Большое основаніе накопленныхъ страданій заложено подъ будущее зданіе свободы совъсти въ Русской землъ. Не довольно ли жертвоприношеній"? заканчиваетъ онъ вопросомъ.

Въ № 287 "Пет. Въд." г. Дурново, не желающій, какъ онъ самъ заявляеть, въ Россіи разныхъ расколовъ и секть, не обинуясь, соединяеть имена г. Грингмута, проф. Ивановскаго, Субботина, В. Скворцова съ группой о.о. миссіонеровъ, "ради матеріальныхъ средствъ выступающихъ не столько въ защиту церкви, сколько въдомства осужденной Вселенскими Соборами духовной касты". Подробно и горячо изображаетъ онъ некрасивое отношеніе, установившееся между прихожанами и священникомъ нетрезвымъ и корыстнымъ, ссоры послъдняго съ церковными старостами, и проситъ "Моск. Въд." указать, "какъ поступить съ тъми, которые отпадаютъ въ расколъ или штунду, благодаря зазорному поведенію пастырей".

Но особенно авторитетны голоса духовныхъ лицъ, присоединившихся также къ общему хору. Священникъ Черкасскій пишетъ въ "Пет. Въд.": "Сопоставляя дъятельность миссіонеровъ отдаленнаго прошлаго, каковы: Стефанъ Пермскій, Трифонъ—просвътитель лопарей, Иннокентій Сибирскій, съ дъятельностью или точнъе, со службой г.г. миссіонеровъ настоящаго времени, щеголяющихъ въ фуражкахъ съ кокардами, невольно приходить въ голову: что то станется съ нашей православной церковью въ недалекомъ будущемъ"? Говоря дале о "насильственныхъ мерахъ, направленныхъ въ искорененію заблужденій, что привлекаетъ симпатіи на сторону гонимыхъ", онъ констатируетъ, что такія "воздействія" поселяютъ въ человеке скрытность, ханжество, притворство, злобу и человеконенавистничество и что въ результатъ господствующая церковь слабетъ духовно. "Люди сильные духомъ и волею уходятъ изъ господствующей церкви и основываютъ свои общины, одухотворенные идеей и верой въ правоту своего ученія" 1).

"Интеллигентная же среда, продолжаеть онъ, какъ болѣе вооруженная духовно и съ большими запросами, совершенно почти игнорируеть церковь съ ея застывшими формами и не прочь совершенно упразднить ее".

Напечатанная въ "Церковномъ Въстникъ" ръчь, произнесенная епископомъ Сергіемъ 22 прошлаго октября послѣ молебна. предъ открытіемъ годичнаго собранія "общества ревнителей в вры и милосердія", соглашаясь съ фактами оскуденія веры, находить причину этого въ томъ, что обремененная всевозможными посторонними задачами, призванная служить земль и міру, в ра не можеть быть живой и деятельной... "Незамътно для себя, говорить онъ, мы и върой нашей стали дорожить лишь потому, что на ней покоится наша государственная мощь, благоустройство нашей общественной жизни, наше существованіе какъ самостоятельнаго народа. Отношенія измѣнились: не тѣло служить душѣ, а наобороть, душа существуеть для того, чтобы лучше жилось телу ... Далее, сътуя на то, что мы остаемся равнодушными къ существенному т. е. къ дъйствительному исповъданію въры въ жизни, онъ подчеркиваетъ то лицемъріе, съ которымъ наша Русь хвалится, что она православная, освящаеть неизм'вню православнымъ служеніемъ каждое выдающееся собитіе нашей жизни общественное или частное, словомъ, по прежнему поддерживаеть православіе съ внішней стороны и назы-

<sup>1) &</sup>quot;Россія" № 893.

ваетъ "измѣнникомъ" того, кто рѣшился бы явно отступить отъ православія".

Мы познакомились какъ съ историческими, такъ и съ современными данными, достаточно рѣзко освѣщающими давнюю распрю расколо-сектантскаго міра съ духовнымъ и свѣтскимъ начальствомъ, а также и отношеніе къ этой распрѣ стоящаго близко къ ней неинтеллигентнаго слоя православія и стоящаго дальше отъ него, но, разумѣется, лучше понимающаго и, такъ сказать, судящаго эту распрю—интеллигентнаго слоя.

Вполнъ естественно, что воинствующая церковь, болъе или менъе ясно сознавая то несочувствие образованныхъ классовъ, которое такъ ръзко выразилось въ приведенной полемикъ, объединяетъ въ общемъ обвинени всъ группы интеллигентнаго общества, захватывая поэтому и судебную.

Весьма въроятно, что духовенство не ошибается, оцънивая именно такимъ образомъ отношеніе къ нему юристовъ въ качествъ членовъ общества; но отсюда полемическая духовная литература дълаетъ нелогическій прыжокъ, заподозривая по кажущимся поводамъ, безъ всякихъ доказательствъ, судей и прокуроровъ въ послабленіяхъ, вредныхъ для дъла православія.

Необходимо имъть въ виду, что одною изъ главныхъ трудностей юридической дъятельности является необходимость при исполненіи судебной работы сосредоточиваться исключительно на вопросахъ и матеріаль, подлежащихъ дъйствію примъняемаго закона. Такая способность отръшенія судьи отъ обстоятельствь, къ дълу не относящихся, сознательно привитая привычка ставить себя, какъ бы на островъ, внъ вліянія не только общественныхъ, но и своихъ личныхъ симпатій и антипатій, и представляетъ собой то, что именуется независимостью судьи; слъдовательно, оцънивая степень этой независимости, совершенно необходимо ясно сознавать, въ чемъ именно судейская задача даннаго дъятеля, а не подстановлять ему цълей, достиженіе которыхъ не входить въ его за-

дачу; тогда отсутствіе результатовь, которыхь оть его діятельности ожидать и не приходилось, не будеть поставлено ему несправедливымь укоромь.

Если, наоборотъ, негодовать на то, что оправдательный, напр., приговоръ поселилъ соблазнъ, не убъдившись ранъе въ томъ, что онъ самъ по себъ неправосуденъ, значитъ несправедливо нападать на дъятеля за то, что онъ дълалъ свое дъло, а не чужое.

Вотъ почему, опредъляя задачу юриста въ расколо-сектантскихъ дълахъ, удобнъе всего приближаться къ формулировкъ ея путемъ исключенія, отстраняя все чуждое судейской дъятельности. Легко представить себъ да и указать въ полемической духовной литературъ примъры такой спутанности понятій, благодаря которой церковь рисуется ея чрезмърно ревностному поборнику единственной опорой государства, долженствующаго отдать всъ свои силы на служеніе ей; отсюда простой, но глубоко ошибочный переходъ къ обязанности судьи преслъдовать исключительно интересы господствующей церкви, не стъсняясь ни закономъ, ни рамками изслъдованія, ни даже принципами судебной этики.

Если бы такое заключение было върно, то, спасая государство, каждый судья въ сущности долженъ былъ бы превратиться въ миссіонера и притомъ воинствующаго, а если онъ этого не дълаетъ, то онъ виноватъ.

Итакъ, важно прежде всего отмътить, что въ задачу юриста отнюдь не входить забота о распространеніи православія, что распространеніе это спеціально въдается духовнымъ начальствомъ; для этого опредъленіемъ Св. Синода отъ 25 мая 1888 г. за № 1116 установлены спеціальныя "Правила объ устройствъ миссій и о способъ дъйствій миссіонеровъ и пастырей церкви по отношенію къ раскольникамъ и сектантамъ". Ни одинъ изъ 24 п. этихъ правилъ не установляетъ обязанности свътской власти вообще, а тъмъ болъе не призываетъ судей содъйствовать миссіонерамъ въ ихъ спеціальной задачъ.

Единственный 13 п. "Правилъ", упоминая о полицейской власти, указываетъ, что даже для защиты личности миссіонеровъ или охраненія на собесъдованіяхъ порядка и тишины,

миссіонеръ, въ крайнихъ только случаяхъ явной опасности, безпорядка или насилія, — можетъ прибъгать къ содъйствію полиціи 1); точно также ст. 29 уст. о нак., по которой преслъдуются незаконныя моленія штундистовъ, говоритъ только въ самыхъ общихъ чертахъ о неисполненіи законныхъ требованій власти, не содержа въ себъ какихъ либо указаній по вопросу о вредъ, напр., штундистскихъ моленій, въ смыслъ распространенія раскола.

Интересно вывести на справку старое дёло, въ которомъ нёкій Анадыевскій, прокуроръ воинской канцеляріи войска уральскаго, въ теченіе болёе года (съ 17 августа 1831—20 іюня 1832 г.), блюдя по своей обязанности военно-судную часть канцеляріи, невольно сталь въ положеніе лица, распространяющаго православіе, и при томъ именно греко-россійское, въ отличіе отъ единовёрческаго. Дёло было въ томъ, что Оренбургскій военный губернаторъ, въ качествё командира отдёльнаго Оренбургскаго корпуса, обнаруживъ значительное число некрещеныхъ взрослыхъ казаковъ, предписалъ войсковой канцеляріи "немедленно привести въ извёстность всёхъ подобныхъ некрещеныхъ казаковъ и малолётнихъ, коихъ потомъ велёлъ просвётить Святымъ крещеніемъ".

Прокуроръ, замътивъ изъ журнальнаго постановленія канцеляріи по этому поводу "уклонность ея отъ православія, несогласность съ данною резолюціею", даль предложеніе, чтобы списки некрещеныхъ, а равно они сами были высланы къ благочинному. Усмотръвъ изъ длинной переписки по этому поводу, что канцелярія, пославъ списокъ, упорно не высылала самихъ подлежавшихъ немедленному крещенію казаковъ, прокуроръ заподозриль, что вопреки резолюціи, канцелярія хочетъ присоединить ихъ чрезъ единовърческаго священника, и въ своемъ служебномъ усердіи, которое могло быть понято и какъ миссіонерское служеніе, добивался этой "немедленности" предъ министромъ юстиціи, къ которому обратился 2 марта 1832 г.

Въ это время у министра юстиціи быль уже отзывъ кан-

<sup>&</sup>lt;sup>ж</sup>) Дѣянія 3-го Всер. Мис. Съѣзда стр. 356.

целяріи, полагавшей "что успѣхъ обращенія въ религіи христіанской зависить болѣе отъ духовенства, нежели отъ начальства свѣтскаго, котораго распоряженія въ семъ дѣлѣ не могутъ быть въ такой мѣрѣ дѣйствительны, какъ поученія священства"; объ этой неисполнительности, министръ юстиціи, вслѣдствіе донесенія прокурора, сообщиль генеральгубернатору. Послѣдній немедленно отвѣтилъ, что подтвердилъ свое распоряженіе войсковой канцеляріи съ тѣмъ, "чтобы она обратила на то свое вниманіе, но указаль—безъ понудительныхъ мъръ 1) стараться склонять неимѣющихъ никакой вѣры принять св. крещеніе у священниковъ православныхъ или единовприескихъ" 2).

Таковъ былъ печальный результать, въ сущности, строго канцелярскаго отношенія прокурора къ предмету, не терпящему регламентаціи.

Точно также слѣдуеть ясно отличать дѣятельность судьи, ссылающаго раскольника-сектанта по суду за преступленіе въ Закавказье, въ Сибирь, оть дѣятельности административной власти, которая за послѣдніе два, три вѣка тоже приводила къ такимъ невольнымъ переселеніямъ, но въ цѣляхъ предупрежденія и упорядоченія. Если наблюдать эту разницу, то, разумѣется, не будетъ почвы къ обвиненію судьи, по приговору котораго оправданный подсудимый остался дома, а не испыталъ переселенія, которое съ точки зрѣнія мѣстной, духовной власти представлялось бы полезнымъ для православія.

Было время, когда такія обвиненія судей были невозможны и не только въ первый періодъ по введеніи судебныхъ уставовь, когда судьи были въ ореолів несмівняемости, и вообще судебные идеалы еще не потускнівли, но и въ гораздо боліве давній періодъ; такой отрадный примівръ принципіальнаго характера весьма важно извлечь на світь и притомъ именно въ такое время, когда иные дівятели какъ бы хотять навязать судь роль гонителя, даже не задумываясь объ его судейскомъ достоинстві, объ его согласіи или несогласіи на это. Какое ужъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ мой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курсивъ мой.

тутъ довъріе! Между тъмъ дъло, о которомъ я вспоминаю, прямо поражаетъ нравственной высотой принциповъ, правда въ лицъ такихъ дъятелей какъ, напр., Дм. Ник. Блудовъ, бывшій тогда (въ 1832 г.) министромъ внутреннихъ дълъ и въ то же время—главноуправляющимъ духовными дълами иностранныхъ исповъданій.

Бълорусскій генераль-губернаторь (Смоленскій, Витебскій и Могилевскій) подняль вопрось о томь, что неудобно судить на мъсть въ Бълоруссіи совратителей и совращенныхъ изъ православія въ католичество, такъ какъ судьи, по большей части сами католики, "естественно, только благопріятствовали симъ нарушеніямъ закона", почему иногда приговоры затягивались до смерти совратителей или оказывались слишкомъ милостивыми. Требованіе было категорическое, съ указаніями на "несообразность ръшеній", но оказалось, что учрежденный по дёламъ присоединенныхъ отъ Польши губерній Особый Комитеть занимался еще ранбе этимъ вопросомъ и, раздёливъ мнёніе Могилевскаго гражданскаго губернатора о неудобствъ такого порядка вещей, "не могъ, однако, вполнъ согласиться съ мыслью губернатора объ отсылкъ виновныхъ въ семъ къ суду въ сосъдственныя Великороссійскія губерніи, ибо таковое явное недовъріе къ мъстнымъ судьямъ могло бы вмъсто пользы произвести вредъ". Съ такой мотивировкой завлюченія, удостоившагося Высочайшаго утвержденія, согласились министры Блудовъ и Дашковъ, и генералъ-губернатору было отказано въ его ходатайствъ.

Разумъется, и въ настоящее время возможны случаи переноса дъль изъ той же окраины, напр., въ видахъ предупрежденія безпорядковъ со стороны мъстнаго населенія, но тоть принципь, что судьи въ мъстъ своего нахожденія, подобно дипломатамъ (это сравненіе не терпить распространительнаго, т. е. обиднаго для судей толкованія), пользуются какъ бы правомъ и престижемъ виплемельности, насколько мнъ извъстно, никогда не нарушался. Какъ на доказательство положительное, можно сослаться на ръшеніе по дълу Лихоманова и др., такъ называемое о "калужскихъ хлыстахъ" (уг. кас. д. 1895 г. № 34). Въ этомъ дълъ Прав.

Сенать, отмънившій по жалобъ защиты даже преданіе суду въ отношеніи 203 ст. ул. о н., высказаль, однако, слъдующее: "Хотя защита правильно замъчаеть, что назначеніе къ слушанію въ г. Тарусъ такого дѣла, какъ настоящее, столь сильно взволновавшаго мъстное общество, представляется не вполнъ соотвътственнымъ интересамъ правосудія, но такъ какъ опредъленіе мъста слушанія дѣла въ предълахъ округа суда зависить отъ его усмотрѣнія, то и это обстоятельство не можеть служить основаніемъ къ отмънѣ приговора". Столь твердо охраняя права суда, Пр. Сенатъ какъ бы подчеркиваеть свое полное довъріе къ независимости судей и самостоятельности ихъ ръшеній при очевидно опасныхъ въ этомъ отношеніи обстоятельствахъ.

Существуетъ другая опасность въ дѣятельности суда по отношенію къ дѣламъ религіознымъ. Издревле укоренившеся въ русскомъ народѣ убѣжденіе, что всякое начальство, а въ томъ числѣ и судъ, составляя одно цѣлое, должно и можетъ рѣшать всякіе вопросы радикально, ведетъ на практикѣ къ тому, что всякаго рода дѣятели въ Россіи (даже иногда не начальствующіе), при отказахъ вмѣшаться, заподозрѣваются въ нежеланіи помочь, а при вмѣшательствѣ—дѣйствія ихъ толкуются неправильно. Имъ приписываются обыкновенно мотивы и цѣли, далеко выходящіе за предѣлы ихъ компетенціи.

Свящ. Рождественскій, въ своемъ изслѣдованіи "южнорусскій штундизмъ", часто жалуясь на такого рода оправдательные приговоры суда, приводитъ 1) слѣдующую выписку
изъ Херсонскихъ Епарх. Вѣдом. "когда Вовкажъ былъ оправданъ, штундисты и сочувствующіе имъ сектанты распустили
въ народѣ молву, что судъ разсматривалъ и разбиралъ ученіе штундистовъ и нашелъ, что оно правильное, — настоящее
христіанское ученіе". Вникая ближе въ это психологическое
явленіе, нельзя не отмѣтить слѣдующее: обыкновенно обвинителю, не добившемуся обвинительнаго приговора, если онъ
не юристъ, легко можетъ казаться, что судьи были настроены
противъ него или почему нибудь помирволили подсудимому;

т) loc. c. стр. 129.

поводомъ къ такой подозрительности чаще всего является незнаніе и непониманіе того судебнаго принципа, что судъ караетъ не мнѣніе, а поступки, взвѣшиваетъ не настроеніе, а факты; существуютъ цѣлыя области, подлежащія до сихъ поръ вѣдѣнію суда, въ которыхъ пока этотъ принципъ еще не дѣйствуетъ въ чистомъ видѣ, гдѣ возможно, напр., преслѣдованіе за голый умысель, за мнѣніе; но русское религіозное законодательство уже вышло изъ этого возраста и закончило свой средневѣковой періодъ съ момента, когда законъ пересталь облагать наказаніемъ отпаденіе въ расколь.

Несомнѣнно, что до сихъ поръ въ духовенствѣ и въ близкихъ къ нему по воззрѣніямъ и тенденціямъ сферахъ господствуетъ старинный предразсудокъ, что судьи призваны отстаивать религіозныя истины; въ глазахъ этихъ лицъ судьи являются, слѣдовательно, воюющей стороной и должны не только изслѣдовать догматическія мнѣнія, хотя бы не выразившіяся во внѣ, но и дѣйствовать телеологически, т. е. противно всякой судебной этикѣ, соображая послѣдствія своихъ приговоровъ для стороны обвиняющей; отсюда одинъ шагъ до заподозрѣванія судовъ въ тенденціи въ пользу, напримѣръ, штунды.

Какъ ни грустно сознаться, но скорбе приходится даже въ настоящее время наблюдать обратные случаи, въ которыхъ, если можно такъ выразиться, обвинители и судьи, напротивъ, въ ущербъ своимъ обязанностямъ, оказывались въ религіозномъ отношеніи plus royalistes que le roi.

Чтобы не васаться слишкомъ близкаго времени, укажу на то же рѣшеніе 1895 г. № 34, которое счастливымъ образомъ (въ сожалѣнію) соединяетъ въ себѣ примѣры такой старательности со стороны прокурора, судей и присяжныхъ засѣдателей. Нельзя не отмѣтить съ чувствомъ удовлетворенія, что Пр. Сенатъ по данному дѣлу зачеркнулъ результаты этихъ эвсцессовъ, отмѣтивъ ихъ весьма рѣзво. Рѣчь шла въ этомъ дѣлѣ о распространеніи въ Тарусскомъ уѣздѣ секты хлыстовъ, число послѣдователей которой превысило 200 ч., почему Калужская консисторія возбудила, согласно 1006 ст. уст. уг. суд., преслѣдованіе противъ 33 изъ нихъ, обвиняя ихъ по 196 ст. ул.

Результаты были слъдующіе: (цитирую ръшеніе Сената)— .Правительствующій Сенать находить, что указаніе жалобшиковъ на неправильное примънение къ нимъ ст. 203 ул. представляется уважительнымъ. Духовная консисторія, разсмотръвъ производство комиссіи о распространеніи въ Тарусскомъ убздб хлыстовской секты и признавъ значительное число лицъ принадлежащими къ оной, не нашла, однако, возможнымъ привлечь ихъ къ отвътственности за таковую принадлежность; она не усматривала, очевидно, ученій того вида секты хлыстовь, который быль распространенъ въ Тарусскомъ убздб, признаковъ, указанныхъ въ ст. 203 ул., почему ограничилась лишь предложениемъ о привлеченіи къ следствію распространителей ереси; преследованіе же за самую принадлежность... по ст. 203 Ул. было возбуждено уже прокурорскимъ надзоромъ, на осн. 1007 ст. уст. угол. суд. Но при этомъ и въ обвинительномъ актъ указано, что о существованіи въ средѣ хлыстовъ Тарусскихъ свальнаго гръха слъдствіемъ не добыто фактическихъ данныхъ".

Разсматривая далъе содержание перваго вопроса, предложеннаго присяжнымъ, повторившаго обвинительный пунктъ акта, Правительствующій Сенать указываеть на и. г., относившій къ признакамъ преступленія (203 ст. ул.) ученіе объ умершвленіи плоти, посредствомъ устройства (собраній) и участія въ собраніяхъ или радініяхъ, "сопровождающихся пъніемъ сектантскихъ пъсенъ, круженіемъ до одуренія и пророчествомъ, что всегда влекло за собою разстройство физической и умственной организаціи 1) участниковъ этихъ радъній". "Но при такомъ опредъленіи свойства секты, говорить Сенать,... вполнъ очевидно, что она не была соединена съ безнравственными или гнусными действіями, такъ какъ ея признаки, указанные въ предыдущихъ пунктахъ вопроса, относились къ догматическимъ положеніямъ"; относительно же "ученія о физическомъ умерщвленіи плоти" Сенать замѣтиль, что "проповѣдь аскетизма не можеть счи-

курсивъ мой.

таться проповёдью безнравственных действій". Притомъ же указаніе на то, что ересь, къ которой принадлежали обвиняемые, влекла за собою физическое и умственное разстройство организма, находится въ противоръчіи, ядовито прибавляеть Сенать, съ темъ, что изъ 20 судившихся трое были старъе 70 л., четверо-старъе 60 л., а общій средній возрасть подсудимых быль 55 л. Что въ данномъ случав прокурорская и судебная власть также отнюдь не мирволили сектантамъ, слъдуетъ изъ дальнъйшихъ замъчаній, что два вопроса, предложенные эксперту, членомъ суда и товарищемъ прокурора "представлялись совершенно неумъстными;" этому поводу, впрочемъ, Сенатъ призналъ ошибку заглаженною темъ, что при ответе на вопросы члена суда эксперть быль остановлень предсёдательствующимь, а послё вопроса товарища прокурора допросъ быль прервань заявленіемъ защиты. Наконецъ, присяжные, впоследствіи обвинившіе подсудимыхъ, въ своемъ, какъ можно думать, обвинительномъ рвеніи, предположили было, о чемъ публично заявлялъ старшина, дать одинъ общій отвъть на всё предложенные вопросы. Последній инпиденть, столь мало отвёчающій осторожной дёятельности присяжных вообще, объясняется, мн думается, вполн удовлетворительно тьмъ, что въ уставь угол. суд. до сихъ поръ сохраняется статья 1009, архаическаго содержанія, узаконяющая нъчто такое, что нельзя именовать мягче, чъмъ подборомъ присяжныхъ къ дёлу.

Итакъ, однимъ ихъ главныхъ положеній при опредѣлені́и дѣятельности суда по сектантскимъ дѣламъ, разумѣется, является старая истина — необходимость отсутствія тенденціи въ ту или другую сторону. Въ этомъ отношеніи также важно откровенное признаніе того, какъ это сдѣлалъ Сенатъ (1895 г. № 34), что "ответственность за самое исповъданіе извѣстнаго религіознаго ученія, составляя полное изъятіе ихъ основныхъ законовъ (ст. 44 и 45), допускающихъ для всѣхъ подданныхъ Россіи свободное исповѣданіе ихъ вѣры, очевидно, импетъ своимъ основаніемъ ни разнствованіе сихъ ученій отъ основныхъ истинъ вѣры христіанской вообще и православной въ особенности, ни крайнюю

степень проявленнаго въ догматическомъ ученіи секты нев'яжественнаго и суев'ярнаго міросозерцанія, полнаго искаженія и превратнаго толкованія событій исторіи отечественной или всемірной и въ особенности преданій церковныхъ и выраженій священныхъ книгъ, но лишь жизненное проявленіе секты, учиненіе ея послюдователями въ силу исповидуемыхъ ими догматическихъ ученій или усвоенныхъ сектою молитвенныхъ обрядовъ, дъйствій несовмыстныхъ съ охраняемыми государственною властью важнийшими интересами частныхъ лицъ или основными требованіями общественной нравственности" 1).

Такое ограничительное толкованіе статей, карающихъ тъ или другія дъйствія религіозной области, представляеть собою не что иное, какъ утверждение Правительствующимъ Сенатомъ, на почет основныхъ законовъ, принципа свободы совъсти въ Россіи; съ другой стороны, самое поврежденіе догмы православія не можеть явиться поэтому содержаніемъ д'янія, караемаго судомъ, а возстановление чистоты этой догмы не можеть быть признано цёлью судебной дёятельности. Этоть выводъ особенно нагляденъ при сопоставленіи его съ закономъ 1883 г. о свободъ исповъданія ученія секть не особо вредныхъ. Итавъ, судья дъйствуеть не во имя религіи, а тъмъ болъе не во имя внъшней политики, напр., по поводу лишенныхъ всякой исторической почвы, уже разобранныхъ выше, предположеній свящ. Стръльбицкаго и др. о происхожденів штундизма; также не занимають его при преслъдовании религіозныхъ преступленій вопросы внутренней политики, до тіхъ поръ, пока дъйствительно не оказалось бы, и притомъ въ конкретныхъ случаяхъ, что штундистскія моленія только предлогъ для антигосударственныхъ сходокъ.

Установивъ эти основныя положенія, опредѣляющія задачи юриста въ расколо-сектантскихъ дѣлахъ, мы можемъ теперь перейти къ детальному разсмотрѣнію вопроса о средствахъ судебнаго изслѣдованія въ религіозныхъ дѣлахъ по отношенію къ сектамъ вообще и къ штундѣ въ особенности.

т) Курсивъ мой.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

## Судебное изслѣдованіе и экспертиза.

Само собой понятно, что рамки моей задачи не позволяють мив дать сколько нибудь достаточное съ матеріальной стороны изложение тъхъ фактическихъ данныхъ, съ которыми было бы необходимо считаться, т. е. исчерпывающее ученіе, хотя бы только принципіальнаго характера, о пріемахъ судебнаго изследованія въ расколо-сектантскихъ делахъ. Достаточно указать нъсколько подробнъе на вопросъ объ экспертизъ, одна постановка котораго требуетъ ознакомленія читателя съмассой примъровъ; только излагая содержание дълъ, оказалось бы возможнымъ взвъшивать основательность или полную непригодность данной экспертизы; надо имъть въ виду, что одной судебной точки зрвнія недостаточно въ качестве критерія, такъ какъдогматическое содержание экспертизы духовной можеть быть оцфнено только при основательномъ знакомствъ съ тъмъ, что прегенціозно именуется въ полемической литературь наукою сектовъдънія; на самомъ же дёлё, эта "наука" представляетъ собою нагроможденный въ хаотическомъ безпорядкъ необработанный историческій и современный матеріаль, причемь матеріаль этоть болье доступень для пользованія только въ сочиненіяхъ — полемическаго, очень тенденціознаго часто характера; въ виду этихъ данныхъ, смѣю думать, никто не сочтеть возможнымъ предпринять, а, слёдовательно, и ожидать отъ другого такой грандіозной, а для даннаго времени, даже независимо отъ рамокъ, неисполнимой работы.

Чтобы не быть голословнымъ, опишу въ краткихъ словахъ, такъ какъ одной ссылки для моей цёли было бы недостаточно, довольно полный систематическій указатель книгь, брошюрь и статей, находящихся въ духовныхъ и свътскихъ періодическихъ изданіяхъ; озаглавленъ онъ такъ: Литература исторіи и обличенія русскаго раскола. Сост. преподаватель Владимірской духовной семинаріи Ө. Сахаровъ. Этоть указатель вышель въ трехъ выпускахъ. Первый вышель въ Тамбовъ 1887 году, второй и третій—въ Петербург'в въ 1892 и 1900 г.г. Первый выпускъ заключаеть въ себъ 1576 названій, второй-2229, третій — 3080, а всего — 6885 названій. Важно принять въ разсчетъ еще слъдующее: въ первомъ выпускъ на 178 стр., а во второмъ-на 210-приходится 43 и 45 стр. названій изъ отдёла обличительной литературы, тогда какъ въ третьемъ выпускъ, вышедшемъ черезъ 8 лътъ послъ второго, на 319 стр. приходится 89 стр. Легко представить себъ, въкакомъ бы положении очутился добросовъстный эксперть, который бы поставиль самому себъ весьма естественное требованіе ознакомиться, уже не говорю основательно, а только приблизительно съ исторіей и догматикой секть, а также съ сочиненіями, обличающими расколь. Я уже не говорю о необходимости, насущной для эксперта въ каждомъ данномъ судебномъ дёлё, настолько владёть этимъ матеріаломъ, чтобы умъть оріентироваться при дачь заключенія и среди вновь возникающихъ и ежедневно измѣняющихся, а также сливающихся или перекрещивающихся, не поддающихся даже исчисленію, разновидностей расколо-сектантства; при этомъ, что важнъе всего, -- судья вправъ требовать этихъ свъдъній оть эксперта до тъхъ поръ, пока въ законъ сохраняются взысканія за совращеніе и отвлеченіе отъ православія въ другія испов'єданія, ереси и толки, оцівниваемыя съ догматической точки зрвнія, и даже за принадлежность къ особо вреднымъ и изувърнымъ, и за оказательство и совмъстныя моленія тоже съ точки зрѣнія догматической. Правда, за немногими исключеніями, всё наказанія, и притомъ самыя тяжкія между ними, сводятся къ принудительному переселенію на окраины, т. е. мъръ чисто административной, къ слову

сказать, безуснѣшно практикуемой съ конца XVII ст. до нашихъ дней. Чтобы не ходить далеко за доказательствами, вспомнимъ выразившуюся въ цифрахъ, приведенныхъ выше весьма наглядно, потребность, а слѣдовательно и необходимость съ точки зрѣнія церковной, вызвавшую къ жизни съ 1887 г.—1900 г., т. е. за 13 л., 134 полемическихъ сочиненія, при очевидномъ возрастаніи этого числа за послѣдніе годы; между тѣмъ, за предшествующій періодъ двухъ вѣковъ, съ частью XVII, ихъ всего вышло 45.

Если этихъ соображеній недостаточно для прекращенія этой догматической войны съ неуловимымъ непріятелемъ, съ точекъ зрѣнія духовной и административной, судить о чемъ я не берусь, то съ точки зрѣнія юридической эта, несомнѣнно, сизифова габота имѣетъ только одинъ результатъ: съ каждымъ новымъ процессомъ все яснѣе сказывается полная невозможность сколько нибудь, не только юридически, но и просто съ общей точки зрѣнія, разумно и толково проводить такіе процессы.

Мы присутствуемъ поэтому въ этой области при полномъ декадансѣ, въ которомъ нельзя обвинять судей, и не только юридическихъ формъ и юридическихъ понятій, но даже юридической этики; десятками можно было бы привести дѣла безъ дальнихъ справокъ, особенно по дѣламъ о штундистахъ, чтобы показать наглядно, до какого невозможнаго упрощенія судопроизводства вынуждены по необходимости спускаться судьи, съѣзды, суды.

Есть процессы, и имя имъ—легіонъ, въ которыхъ, за полной невозможностью добраться до сути религіозныхъ взглядовъ захваченныхъ сектантовъ, а чаще толны ихъ,—приговоръ по печальной необходимости выносится какъ будто на основаніи одной переклички, дѣлаемой при открытіи засѣданій. Можно было бы предположить съ нѣкоторымъ правомъ, по даннымъ полицейскихъ и судебныхъ протоколовъ, такой діалогъ. Судья говоритъ: "введите штундистовъ", разсыльный отвѣчаетъ— "вотъ штундисты". Судья спрашиваетъ: вы "штундисты?" слѣдуетъ отвѣтъ:— "Мы штундисты". Судья записываетъ: "подсудимые сознались и виновны". Горькій опытъ

часто заставляетъ судей обходиться совсёмъ безъ экспертизы, и только ради того, чтобы не запутать окончательно дёло, иногда судья отказываетъ даже въ ходатайстве потребовать заключенія консисторіи. Обыкновенно въ съёздё дёло усложняется: подсудимые уже настороже и готовы назвать себя всячески, но только не штундистами, а чаще говорять: мы баптисты или мы новой секты; тогда въ приговоре появляется ссылка на ихъ сознаніе въ первой инстанціи, при чемъ заключеніе экспертовъ, чаще приглашаемыхъ въ съёзды, говорить вообще о штунде, безъ всякаго примененія къ данному случаю.

Что касается другихъ доказательствъ, то въ рѣдкихъ случаяхъ, когда захвачены вещественныя доказательства, по отношенію, напр., къ сектантамъ (нестарообрядцамъ), то это почти всегда ни что иное, какъ Св. Евангеліе, правда съ подчеркнутыми словами, но всетаки—Евангеліе, которое болѣе чѣмъ странно видѣть въ судебной залѣ, на столѣ вещественныхъ доказательствъ преступленія.

Что же касается свидътелей, то это почти исключительно сотскіе, десятскіе, очень часто къ тому же оскорбленные при арестахъ и, во всякомъ случав, надо думать, не компетентные въ наукв сектовъдънія; тъмъ не менте, они съ ръшительностью отвъчають: это было собраніе штундистовъ, и вотъ эти, такіе то и такіе то штундисты были нами взяты на моленіи.

Къ чести судей надо сказать, что такой фактической экспертизы они обыкновенно не принимають во вниманіе; другихъ же наблюденій, въ области факта, собственно говоря почти не бываеть, такъ какъ крайнія раціоналистическія секты обыкновенно характеризуются отрицательнымъ отношеніемъ къ обрядности и, слъдовательно, наблюдать нечего; съ другой стороны, то положительное, что наблюдается, чтеніе священныхъ книгъ сообща и иногда пъніе—свойственно сектантамъ всъхъ оттънковъ.

Крайне ограниченный, въ виду этого, относительно видовъ доказательствъ въ сектантскихъ дѣлахъ, судья вынужденъ ставить приговоръ главнымъ образомъ, если не исключительно, на экспертизѣ; послѣдняя же въ рядѣ дѣлъ обнаруживаетъ свою несостоятельность и теоретическую, и

практическую, ибо въ отношении конкретнаго примънения "начки сектовъдънія" и для экспертизы не достаеть фактовъ; при такихъ условіяхъ каждый отдёльный судья собственнымъ опытомъ постепенно приводится къ тому, что въ сектантскомъ процессъ юридическое изслъдованіе непримънимо и безплодно 1). По мъръ того, какъ это созпание распространяется, все чаще и чаще наблюдаются приговоры, при составленіи которыхъ замізчается пренебреженіе при выборіз и взвъщивании доказательствъ и даже при постановлении ръщенія. обвинительнаго или оправдательнаго — безразлично; нельзя даже упрекать по этому поводу судей, и приведенный мною выше предположительный діалогь не должень быть понимаемь какъ упрекъ или осуждение; дъйствительно, чему быть иному, когда человъкъ сознаетъ, что его дъятельность ничто иное, какъ переводъ бумаги, когда невозможность мотивировать какъ оправдательный, такъ и обвинительный приговоръ, зависить оть того, что нъть состава преступленія, въ юридическомъ смысль слова, т. е. нъть ничего выразившагося во внъ, нъть поступковъ, тогда какъ есть карательные законы. Такое положение дъла-повторяю, неизбъжно рано или поздно, приводить къ уничтоженію всего производства въ Правительствующемъ Сенатъ по 1 ст. уст. угол. суд. и улож. о нак. Судьи это знають и естественно сочувствують этому, ибо и юридически согласны съ этимъ результатомъ ихъ дъятельности; поэтому и не придають они въ большинствъ случаевъ никакого значенія ни процессу, ни результату его: они не миссіонеры и не могутъ и не должны ими быть. Въ техъ случаяхъ, когда, благодаря участію эксперта, дёло нёсколько запутывается, что бываеть въ съёздахъ, мы часто встръчаемъ отдъльныя мнънія судей, прилагаемыя въ приговору, въ видъ яснаго memento по адресу Правительствующаго Сената, что это именно сектантское дело; при этомъ всякимъ практикомъ чувствуется компромиссъ: такъ и кажется, что не будь готовности одного судьи написать отдъльное мнъніе, быль бы, можеть быть, оправдательный

<sup>1)</sup> Можеть быть, не одинь поэтому, оглядываясь съ надеждой на Сенать, думаеть; чёмь хуже, тёмь лучше, и пишеть: ..и на основании признанія" и т. д.

приговоръ. Нельзя не указать встати, что даже при полномъ убъжденіи мъстнаго судьи въ юридической неосновательности обвиненія, вытекающій отсюда факть постоянныхъ оправданій не можеть, однако, не представляться судьт неудобнымъ, слишкомъ дразнящимъ не юристовъ, среди которыхъ онъживеть. Разумъется, только въ ръдчайшихъ случаяхъ судьи уступаютъ такому побужденію; гораздо въроятитье, что въ нъкоторыхъ обвинительныхъ приговорахъ, при наличности, напримъръ, хотя и голословной, но очень ръшительной экспертизы, или упорнаго наименованія себя (что очень ръдко, но бываеть) штундистомъ со стороны подсудимаго, судья неохотно уступаетъ именно этимъ обвинительнымъ вліяніямъ, какъ близкій свидътель житейскихъ неурядицъ, неизбъжнаго слъдствія религіозной распри.

Нельзя ставить въ упрекъ такимъ судьямъ ихъ незнакомство съ предметомъ и превращение въ этомъ смыслъ въ слъпое орудие духовной власти, такъ какъ до извъстной степени судью приводитъ къ этому созданное самимъ закономъ—карами, направленными на убъждение—фальшивое положение: послъднее никогда не вызывало любознательности.

Богословская экспертиза на судѣ, кромѣ слабости содержанія догматическаго, страдаетъ и другими недостатками, присущими какъ предмету экспертизы, такъ и личности эксперта; недостаточное знаніе предмета, при его поразительной измѣняемости, слишкомъ естественно, чтобы удивлять; чуть не каждый день можно слышать или читать о нарожденіи новыхъ сектъ, такъ какъ догматическое сутяжничество составляетъ характеристическую черту не только простого русскаго человѣка, но и вообще людей мало развитыхъ философски, а тѣмъ болѣе воспитанныхъ на кастовыхъ предразсудкахъ.

Необходимо принять въ соображение еще слъдующее: не только такъ называемые профессора сектовъдънія, примъры односторонности которыхъ мы видъли, но и эксперты-священники, а тъмъ болъе "миссіонеры съ кокардами", являются въ процессъ несомнънно—стороною, заинтересованною въ дълъ; при этомъ трудно сказать, что вреднъе для экспертизы такого лица: увлечение духовными или матеріальными сообра-

женіями. Уже одно то, что всё эти эксперты представляются лицами, принадлежащими къ одному общему въдомсту, лишаеть ихъ необходимой независимости и не только въ дъйствіи, но и въ мысли; къ этому присоединяется полный недостатовъ фактическаго матеріала, такъ кавъ все чаще и чаще по, такъ называемымъ, штундистскимъ дѣламъ подсудимые не являются; въ скобкахъ сказать, этотъ абсентеизмъ зависить, надо думать, не столько оть недовърія къ судамь, сколько отъ естественнаго нежеланія вновь приблизиться къ иной власти, а именно къ той, которая въ періодъ дознанія влечеть "глаголемыхъ" штундистовъ по безконечнымъ этапамъ: отбывъ такое, иногда многонедъльное, странствованіе, домохозяинъ или жена его вынуждены спѣшно хлопотать о поправленіи разстроившагося въ ихъ отсутствіе хозяйства, почему на судъ, какъ мы увидимъ ниже, являются подростки или старухи; отъ такихъ обвиняемыхъ приходится экспертамъ чернать матеріаль для установленія какь догматической, такь и политической стороны даннаго ученія.

Этоть политическій элементь, играющій такую значительную роль въ сектовъдъніи, а именно въ сторонъ его, обращенной къ свътской власти ради привлеченія содъйствія послъдней, при врайней проблематичности его, какъ будеть показано ниже, еще болъе запутываетъ духовную экспертизу. Какъ извъстно, политическій оттінокъ проникъ и въ законь 1894 г., и болье чімь неудобно поэтому, встръчать на судъ эксперта, который, вмъсто теоретическаго изложенія штундизма на судь съ точки зрынія политической, ограничивается ссылкой на этоть законь; важно, что въ такихъ случаяхъ мы встръчаемся съ полнымъ непониманіемъ экспертомъ того, что на суді нужно возстановить признаки преступнаго деннія in concreto; въ подавляющемъ большинствъ случаевъ мы слышимъ отъ экспертовъ изложеніе штундистской схемы по учебникамъ и полемическимъ сочиненіямь; причемь молчаніе о политической сторонь можно объяснять только положительнымъ отсутствіемъ въ дёлахъ фактическихъ данныхъ о такой сектантской противогосударственности; по крайней мъръ, ни въ одномъ изъ многочисленныхъ, прошедшихъ черезъ мои руки дълъ, такихъ данныхъ

не оказалось. Обыкновенно на судъ экспертъ заканчиваетъ шаблонной фразой, что "соціально-коммунистическія тенденціи несомнънно скрыты въ глубинъ духа секты"; иногда выражается осторожнъе, какъ, напр., по дълу Зиновьева: Зиновьевъ былъ признанъ находящимся въ первомъ періодъ штунды, "которая далъе приводила къ неповиновенію властямъ", прибавляетъ экспертъ, очевидно ради полноты законной схемы.

Далъе я остановлюсь подробнъе при изложении ученія объ есобо вредныхъ сектахъ на этой сторонъ экспертизы по существу ея, здъсь же мнъ представляется достаточнымъ подчеркнуть, что даже чисто теоретически едва ли духовная экспертиза призвана ръшать вопросы о политическомъ вредъ сектъ. Если-бы это послъднее заключеніе отнести и, какъ мнъ думается, справедливо къ обязанности самого судьиюриста или вызваннаго экспертомъ юриста-государственника, то чисто догматическое изслъдованіе, ради котораго приглашается экспертъ духовный, потеряло бы свою привлекательность въ глазахъ воюющей стороны, и, я думаю, ръзко выступила бы ненормальность обращенія судебной власти въ орудіе распространенія православія; это было бы очень желательно и полезно для будущаго.

Я позволю себ'в дать н'всколько прим'вровъ изъ практики на приведенныя выше положенія.

Возьмемъ одно изъ новъйшихъ дълъ, ръшаемыхъ въ Правительствующемъ Сенатъ, какъ извъстно, публично и потому подлежащихъ оглашенію; напр., о м'ящанин'я м. Богуслава, Каневскаго увзда, Кіевской губерніи, Ивань Терещенко, Ивань Донцѣ и др. Эти лица были 13 янв. 1901 г. приговорены Каневскимъ събздомъ къ штрафу 15-25 рублей по стать в 29 уст. о наказ. за то, что, будучи, но мивнію обвинителей, штундистами, собрались на моленіе въ частномъ Воть вкратцъ содержаніе оглашенной кассаціонной жалобы, почти тождественной по всёмъ восьми дёламъ: кассаторы отвергали правильность полицейского протокола, гдъ записано, что, застигнутые на собраніи у Терещенка, они сознались въ принадлежности къ штундизму. Они утверждали, что они баптисты: "мы читаемъ только слово Божіе, говорится въ жалобъ, толкуемъ его, не подчиняясь авторитету церкви, отвергаемъ посредниковъ при обращении къ Богу, чтимъ праздники Господніе и царскіе, мы христіане Евангельскаго исповъданія, признаемъ какъ таинства: крещеніе, бракъ и преломленіе хлъба, —подчиняемся всъмъ государственнымъ законамъ и въ имущественномъ отношеніи между собою никакихъ соціалистическихъ и коммунистическихъ идей не проповъдуемъ и не понимаемъ такихъ словъ".

На судъ явились у мирового судьи: одна взрослая женщина— Маріанна, дѣвочка Марія 16 лѣтъ и мальчикъ Матвѣй 12 лѣтъ.

Допрошенный въ объихъ инстанціяхъ въ качествъ эксперта Н. А. Бълогорскій, эпархіальный миссіонеръ, выслушавъ, какъ значится въ протоколъ, всъхъ трехъ обвиняемыхъ объ ихъ въроученіи, а также прослушавъ свидътелей, двухъ сотскихъ, удостовърившихъ, что подсудимые пъли внутри дома псалмы, далъ, судя по протоколу, столь же ръшительное, какъ и краткое заключеніе, что подсудимые (это относилось къ 19 лицамъ по 8 дъламъ) принадлежатъ въ большинствъ къ штундъ Коссяковскаго толка, а въ меньшинствъ — къ штундъ Чаплынскаго толка.

Въ одной изъ кассаціонныхъ жалобъ подсудимые просять въ удостовъреніе того, что они баптисты, вызвать одного изъ наставниковъ баптистовъ, утвержденныхъ въ этомъ званіи губернаторами (1107 ст., XI, ч. 1), "такъ какъ обвинитель не можетъ быть экспертомъ", и если ужъ звать миссіонеровъ, то съ ихъ стороны надо вызвать баптистскаго проповъдника Брауера изъ Лодзи или Колодина изъ Бердянска.

Събздъ предоставилъ имъ самимъ пригласить этихъ лицъ, и такъ какъ они этого не сдълали, то призналъ въ числъ пунктовъ обвиненія, что они ничъмъ не доказали своей принадлежности къ баптизму, т. е. — прибавлю отъ себя — не приложили всего старанія къ тому, чтобы доказать свое преступное состояніе, предусмотрънное 188 ст. улож., съ разными невыгодными послъдствіями; но особенно интересны въ данномъ случав остальные пункты приговора.

Защитнивъ двоихъ изъ подсудимыхъ по одному изъ этихъ дълъ (№ 282), призналъ относящимся въ его двумъ вліен-

Digitized by Google

тамъ изложеніе вѣроученія, поданное по другому дѣлу за № 287 (л. 93 об.), изъ той же группы 8 дѣлъ; это письменное изложеніе вѣроученія оказалось никѣмъ неподписаннымъ, и остальными подсудимыми, за отсутствіемъ ихъ, какъмы знаемъ, признано не было. Такое доказательство, по поводу котораго никто даже опрошенъ не былъ, чуждое лицамъ и дѣламъ, экспертъ положилъ въ основаніе своей экспертизы по всѣмъ дѣламъ этимъ на съѣздѣ, гдѣ на этотъ разъ ограничился признаніемъ въ подсудимыхъ штундистовъ уже только Коссябовскаго толка.

Вотъ что приблизительно записано въ протоколѣ изъ этого заключенія.

По его, эксперта, мнвнію, ввроученіе обвиняемых слишкомъ ръзко отличается отъ нъмецкаго баптизма, признающаго въ своемъ въроучени общее крещение, называемое евангелическимъ, а эти обвиняемые называють себя крещеными водой, Существенная разница состоить въ томъ, что въроучение обвиняемыхъ состоить изъ 9 чл., а указанное имъ баптистское — изъ 12 чл., и въ въроучени обвиняемыхъ нътъ очень многихъ членовъ, которые исповъдуются обязательно нъмецкими баптистами, напримъръ: о блаженствъ, о предопредълении, объ организации общины. Сходство только въ томъ, что они върують въ Бога Отца, Бога Сына и Бога Духа Св., "во всемъ остальномъодно противоръчіе". Противъ 6 члена (допущ. на молитв. собр. постор. лицъ) экспертъ возразилъ, что онъ не считается у баптистовъ догматомъ. Противъ 7 чл. то порядкъ погребенія, что у настоящихъ баптистовъ онъ никогда не считается какъ догматъ. 7 и 8 чл. - не сходятся, на мъсто 7 чл. у бантистовъ излагается не о погребеніи; что же касается 8 чл. по в вроученію обвиняемых то у баптистов признается только одинъ воскресный день, а обвиняемые признають еще и Пасху, и Рожд., и др. праздники. З чл. по ученію обвиняемыхъ-о молитвъ надъ новорожденнымъ-у настоящихъ баптистовъ, какъ догматъ, не существуетъ. Единственное сходство обвиняемыхъ въ томъ, что они христіане, но они не баптисты. Принадлежать они къ штундистамъ Коссятолка, признаки которыхъ-бракъ, преломленіе ковскаго

хивба и погребеніе". Штундисты вообще праздники соблюдають, а баптисты ни церковныхъ праздниковъ, ни царскихъ дней—не соблюдають, за исключеніемъ дня воскреснаго, а нъкоторые—дня субботняго, почему послёдніе и называются "субботниками". Баптисты—отрасль протестантизма, а штундисты—православія. Назвать обвиняемыхъ, принадлежащихъ къ толку, такъ называемыхъ, "мистическихъ штундистовъ", какъ, напр., малеванцы или чаплыгинцы—нельзя, такъ какъ тъ отрицаютъ всякіе обряды; къ молоканамъ также они не принадлежатъ, такъ какъ молокане не признаютъ воднаго крещенія. На основаніи изложеннаго, г. Бълогорскій далъ ръшительное заключеніе, что обвиняемые принадлежатъ къ штундистамъ Коссяковскаго толка.

Итакъ, признавая вмѣстѣ съ баптистами ученіе о Пресв. Троицѣ, подсудимые "въ качествѣ штундистовъ" повинны въ томъ, что въ отличіе отъ баптистовъ, признающихъ общее крещеніе "называемое евангелическимъ" — признаютъ себя крещенными водой (sic) и что соблюдаютъ праздники, въ то время какъ баптисты ни церковныхъ праздниковъ, ни царскихъ дней не соблюдаютъ, за исключеніемъ дня воскреснаго, а нѣкоторые — субботняго.

Съъздъ, удовольствовавшись такими признаками преступленія, призналъ подсудимыхъ штундистами и приговорилъ въ штрафу за устройство, вопреки закону 1894 года, незавоннаго общественнаго моленія.

Разумфется, Правительствующій Сенать отмфииль этоть приговорь.

Нетрудно видъть, что какъ экспертиза по данному дѣлу, такъ и юридическая сторона этихъ двухъ рѣшеній судьи и съѣзда страдаютъ крупными недостатками; нѣкоторые изъ нихъ, разсмотрѣнные выше, имѣютъ, такъ сказать, частный характеръ, таково, напр., пользованіе письменнымъ изложеніемъ вѣроученія, представленнымъ по одному дѣлу при рѣшеніи о всѣхъ подсудимыхъ по всѣмъ остальнымъ дѣламъ; на это указываетъ, между прочимъ, и отдѣльное мнѣніе одного изъ судей. Это же мнѣніе чрезвычайно вѣрно подмѣчаетъ далѣе, что экспертъ Бѣлогорскій выразился столь рѣ-

шительно относительно всёхъ обвиняемыхъ, отнеся ихъ въ штундистамъ Коссяковскаго толка, безъ ссылки на какіе либо факты; "вся аргументація его клонилась къ доказательству отличія вёроученія обвиняемыхъ сектантовъ отъ баптизма", пишетъ судья, и справедливо заключаетъ, что "выводъ эксперта покоится на отрицательномъ основаніи, очевидно, слишкомъ шаткомъ": дёйствительно, какъ причислять обвиняемыхъ къ штундѣ только потому, что "ихъ ни къ какой другой, извѣстныхъ эксперту, сектъ причислить нельзя", тогда какъ "вполнѣ возможно допустить, что обвиняемые сектанты, отличаясь своимъ вѣроученіемъ отъ нѣмецкихъ баптистовъ, принадлежатъ къ какой либо новой раціоналистической сектѣ безъ признака тѣхъ вредныхъ свойствъ, которыя побуждаютъ законъ карать молитвенныя собранія именно штундистовъ".

Дъйствительно, защитникъ Кушнеревъ, цитируя циркуляръ Министра Внутреннихъ дёлъ отъ 3 сентября 1894 г., увазано основаніе, по которому комитеть министровь призналъ штунду особо вредной, доказываль, что и согласно фигурировавшему въ дълъ "изложенію въроученія" нельзя довърителей его считать штундистами, такъ какъ они признають нівкоторыя таинства, праздники, чтуть Царя и властей, подчиняются распоряженіямъ правительства, не отказываясь ни отъ отбыванія вознской повинности, ни отъ платежа податей. Допустивъ, слъдовательно, распространительное толкованіе такого закона, какъ законъ 4 іюля 1894 г., съёздъ не соблюль указаній, преподанныхъ Сенатомъ въ рядѣ рѣшеній, напримъръ, 20 октября 1897 г. по дълу Ръдичкина и по дълу Головко за 1900 г., такъ какъ не установиль всъхъ признаковъ, перечисленныхъ въ циркулярѣ, и вовсе не коснулся вопроса о противогосударственномъ характеръ данной секты.

Несомнънно, что главный недостатокъ экспертизы въ этомъ дълъ, недостатокъ уже не частнаго характера, сводился къ полному отсутствію какихъ либо фактическихъ данных въ подкръпленіе заключенія; такъ, напримъръ, вопреки ръшенію по дълу Оберемка 10—17 мая 1898 г., совершенно отсутствуетъ, какъ мы видъли, указаніе на то, какіе, свойственные именно штундизму, молитвословія и обряды имъли мъсто въ собраніи, о

которомъ шла рѣчь. На такого рода указанія со стороны экспертизы, разумѣется, имѣли право разсчитывать судьи, за этимъ и обратившіеся къ экспертизѣ.

Однако, съёздъ не только не настаиваль на исполненіи экспертомъ своей обязанности, но, вопреки рёшенію по тому же дёлу Оберемка, не опредёлиль даже, въ какихъ именно дёйствіяхъ выразился общественный характеръ даннаго богомоленія.

Здѣсь весьма кстати можеть быть приведень другой примъръ дефектовъ по дѣлу Макара и Агафьи Бураковыхъ, Демченковыхъ и др. Это дѣло, рѣшенное съѣздомъ мировыхъ судей Владикавказскаго мирового округа 31 октября 1898 г., представляетъ собой яркій примъръ того смѣшенія понятій, которое сказалось въ судебной практикъ послѣ изданія закона 1894 г.; еще 27 сентября—11 октября 1897 г. Правительствующій Сенатъ отмѣнилъ, за силой 1 ст. уст. угол. суд., обвинительный приговоръ Донского перваго округа Мирового Съѣзда, состоявшійся относительно семейства Рѣдичкиныхъ, привлеченныхъ къ отвѣтственности въ качествъ баптистовъ за то, что они 27 октября 1896 г., собравшись въ комнатъ съ четырьмя другими лицами, пѣли псалмы изъ "сборника духовныхъ стихотвореній для христіанъ евангелическаго лютеранскаго въроисповъданія".

Правительствующій Сенать, отвергнувь въ данномъ случать по дёлу Рёдичкиныхъ распространительное толкованіе закона 4 іюля 1894 г. о воспрещеніи штундистскихъ богомоленій, указаль, что законъ этоть преслёдуеть штунду, "а не баптизмъ, составляющій сектантство, возникшее на почвъ терпимаго въ Имперіи Россійской инославнаго христіанскаго исповёданія (ст. 1106 Іч. свода законовъ уставъ иностр. испов.).

Вопреки этому рѣшенію (почему—будетъ видно ниже), судебный слѣдователь по упомянутому выше дѣлу Бураковыхъ нашелъ, что по закону 4 іюля 1894 г. баптистамъ запрещаются молитвенныя собранія и публичныя оказательства раскола, какъ послѣдователямъ секты болѣе вредной, почему призналъ подлежащими преслѣдованію по 29 ст. Макара Бурака и др. за то, что эти сектанты, баптисты изъ православныхъ, хоронили дочь Макара, исполняя публично духовныя пъсни, какъ при выносъ изъ дому, такъ и на кладбищъ.

Кром' основной нев' рности, будто бы баптистамъ запрещаются общественныя молитвенныя собранія и притомъ въ качествъ секты болъе вредной, все это дъло заключаеть въ себъ рядъ другихъ ошибокъ и наглядно показываеть, до чего дошла практика судебная по дёламъ о баптистахъ, только благодаря тому, что ей пришлось въдаться съ экспертизой и притомъ не только духовной, но и юридической, въ формъ циркулярныхъ разъясненій Министра Внутреннихъ Дѣлъ. Въ виду этого. полезно остановиться на этомъ процессъ нъсколько подробнъе. Дело въ томъ, что Владикавказская духовная консисторія дала заключеніе, вполив объясняющее намъ вышеприведенное постановленіе судебнаго слідователя, причемъ сослалась на отзывъ департамента общихъ дълъ Министра Внутреннихъ Дёлъ на имя начальника Терской области 10 октября 1894 г. за № 606. Въ этомъ отзывѣ разъяснялось, что завонъ 4 іюля 1894 г. о признаніи штундизма сектою болье вредной одинаково относится и къ русскимъ кавказскимъ баптистамъ, которые не должны быть смъщиваемы съ нъмецкими баптистами и на которыхъ поэтому не простираются ть права, по отправленію духовных требъ, какими пользуются нъмецкие баптисты по закону 27 марта 1879 г. (1106 ст. ХІ т. ч. 1).

Мировой събздъ, высказываясь по поводу этого циркуляра, разосланнаго своевременно всбмъ губернаторамъ, говорить, что циркуляръ разъясняетъ примънимость закона 1894 года о штундистахъ и къ кавказскимъ баптистамъ, "такъ какъ они только называютъ себя баптистами, но они тождественны со штундистами"—и правильно заключаетъ, что никому не предоставлено право распространительно толковать ограничительные законы, такъ какъ законъ, утвержденный Высочайшей властью, можетъ быть отмъненъ только тою же властью.

Въ виду этого, съёздъ отмёнилъ рёшеніе мирового судьи, который, безъ дальнихъ справокъ, призналъ было вышеупоманутыхъ Бураковыхъ бантистами, принадлежащими къ сектё,

отнесенной будто бы закономъ 1894 г. къ особо вреднымъ въ церковномъ и государственномъ отношеніи. Эта ошибка мирового судьи была однако събздомъ исправлена только отчасти, такъ какъ, ръшивъ, что обвиняемые не штундисты, и признавъ, что имъ не запрещаются общественныя молитвенныя собранія, онъ упустиль изъ виду, что имълъ дъло баптистами изъ православныхъ, т. е. раскольниками или сектантами, къ которымъ законъ 27 марта 1879 г. о немецкихъ бантистахъ — непримѣнимъ, съ другой стороны было упущено, что хотя и они, т. е. баптисты изъправославныхъ, какъ и вообще-вст расколо-сектанты, пользуются правомъ въ силу закона 3 мая 1883 г. творить общественную молитву, но что и имъ вавъ и всёмъ раскольникамъ, публичное оказательство ереси, въ формъ пънія на улицахъ и площадяхъ, воспрещено (ст. 48 и 59 п. 4 прим. Св. Зак. т. XIV 1890 г. уст. о пред. и пресъч. прест.).

На этоть дефекть въ приговоръ съъзда обратиль вниманіе товарищъ прокурора въ своемъ протесть, но ввель новую ошибку, безъ всякой надобности возражая противъ права свободнаго богослуженія, т. е. общественной молитвы, которымъ, по его мненію, въ порядке закона 3 мая 1883 г. (48 ст. уст. о пред. и пресъч. прест.), баптисты изъ православныхъ не пользуются, въ отличіе отъ другихъ раскольниковъ менъе вредныхъ сектъ. Мотивируя это ошибочное мнвніе свое, онъ говорить, что "ученіе нвмецкихь баптистовъ, воспринятое русскими уроженцами, получаетъ въ примънени къ этимъ послъднимъ название штунды, т. е. именно секты, о коей говорить законь 4 іюля 1894 г. При этомъ онъ указываеть на отзывъ Владикавказской консисторін отъ 10 февраля 1898 г. за № 801 (л. д. 5), въ которомъ дъйствительно консисторія признала баптизмъ и штундизмъ совершенно тождественными въ томъ смыслъ, что это только два названія одной и той же секты. Такимъ образомъ, circulus vitiosus начался и кончился однимъ и тъмъ же въ глазахъ закона сомнительнымъ положениемъ, что баптизмъ и штундизмъ тождественны, на чемъ сошлись всъ упомянутыя лица и мъста, за исключениемъ мирового съъзда.

Чрезвычайно важно тенерь же отмътить разницу въ мотивахъ для такого отождествленія въ отзыв' министерства внутреннихъ дёлъ и консисторіи, такъ какъ слёдователь, товарищъ прокурора и мировой судья въ качествъ юристовъ тодько ссылались на это духовное и административное заключеніе по вопросу юридическому; впрочемъ, духовная консисторія присоединила рядъ историческихъ и догматическихъ соображеній, которыя я приведу только вкратць, такъ какъ болье подробно сопоставлю штундизмъ съ баптизмомъ ниже. Штундизмъ, по мненію консисторіи, возникъ въ Германіи, въ XVII стол., но особаго ученія не выработаль. Это быль кружовь благочестивыхъ людей, собиравшихся для чтенія слова Божія, въ посльобъденные часы (Stunde-чась), также и въ Россіи появились такіе благочестивые люди, благодаря ньмецкимъ колонистамъ (говоритъ консисторія) въ началѣ XIX стол., - русскіе штундисты, но особаго ученія они тоже не выработали. Въ 70-хъ же годахъ (sic) эти лица приняли ученіе німецких баптистовь, существовавшихь на югі Россіи и на Кавказъ, и съ того времени составляли уже особую секту, за которою осталось прежнее названіе штунды, слібдовательно, заключаеть консисторія, представляють собой не два различныя ученія, а совершенно одно и то-же; это только два названія одной и той же секты, послёдователи которой сначала охотнъе назывались штундистами, а затъмъ, сравнительно въ очень недавнее время, и особенно на Кавказъ, стали называть себя преимущественно-баптистами, съ цълью воспользоваться тёми религіозными правами, по отправленію духовныхъ требъ, какія предоставлены переселившимся въ Россію німецкимъ бантистамъ. Итакъ, консисторія тоже поддается вышеприведенному телеологическому толкованію администраціи. Далье консисторія говорить, что ученіе штундистовъ (баптистовъ) состоитъ въ следующемъ: баптисты совершенно также, какъ и штундисты, върують въ единаго Бога, Троичнаго въ Лицахъ, чтутъ Іисуса Христа, какъ сына Божія, и признають значеніе искупительныхъ страданій Спасителя, въ смыслъ оправданія человъка и духовнаго возрожденія; единственнымъ источникомъ богопознанія русскіе баптисты (изъ православныхъ? или и нъмецкіе переселенцы?) считаютъ книги Священнаго Писанія, книги Ветхаго и Новаго Завъта, баптисты (всъ?) отрицаютъ православную іерархію, у нихъ есть такъ называемые пресвитеры,—но это не іерархическія, а только должностныя лица,— отрицаютъ таинства, кромъ крещенія и причащенія или чаши, но и эти послъднія таинства понимаютъ не такъ, какъ православная цервовь, а въ протестантскомъ смыслъ, какъ символы или знаменія общенія со Христомъ; кромъ того, крещеніе совершается только надъ взрослыми и непремънно въ ръкъ; наконецъ, баптисты отрицаютъ всъ обряды установленія православной церкви, какъ-то: посты, почитаніе Креста, поминовеніе умершихъ, призываніе святыхъ и особенно поклоненіе иконамъ.

Рядомъ съ этой экспертизой отъ 10 февраля 1898 г. какъ-то странно читать не только вышеупомянутый отзывъ Деп. Общ. Дёлъ отъ 10 октября 1894 года за № 606, но особенно-текстъ закона 4 іюля 1894 г. и разъясняющій его циркуляръ Министра Внутреннихъ Дълъ губернаторамъ отъ 3 сентября 1894 г. за № 24, въ которыхъ ни слова не говорится о баптизмъ, но указывается на чрезвычайную политическую опасность отмъчаемой секты. Циркуляръ за № 24 характеризуетъ ее такъ: "последователи сектъ штундъ, отвергая всв церковные обряды и таинства, не только не признають никакихъ властей и возстають противъ присяги и военной службы, уподобляя върныхъ защитниковъ престола и отечества — разбойникамъ, но и проповъдуютъ соціалистическіе принципы, какъ, напримъръ, общее равенство, раздълъ имущества и т. п.; ученіе ихъ подрываеть въ корнъ основныя начала православной въры и русской народности".

Странность, о которой я упомянуль выше, заключается въ томъ, что законъ 1894 г., говоря о штундъ и другихъ вредныхъ сектахъ, не обмолвился ни однимъ словомъ о баптистахъ, такъ что, сопоставляя этотъ законъ съ заключеніемъ консисторіи, нельзя ръшить, насколько новы и самостоятельны соображенія консисторіи въ ея заключеніи, данномъ, однако, болъе 3-хъ лътъ спустя по выходъ закона 1894 г. Такъ какъ этотъ послъд-

ній законъ не упоминаеть также о второмъ миссіонерскомъ събздъ, состоявшемся лътомъ 1891 г. въ Москвъ, а упоминаетътолько о томъ, что еще въ 1878 г. Св. Синодъ призналь секту особо вредной, то остается предположить что центромъ тяжести его являются мотивы свътскаго характера; дъйствительно, въ законъ этомъ прямо говорится, что въ 1893 году генераль-губернаторомъ Кіевскимъ, Подольскимъ и Волынскимъ, графомъ Игнатьевымъ, было издано обязательное постановленіе о воспрещеніи молитвенныхъ собраній штундистовъ, на основаніи права, предоставленнаго губернаторамъ Положеніемъ о мірахъ въ охраненію государственнаго порядка и общественнаго спокойствія; "такимъ образомъ, говорится далье въ законь, собранія эти не дозволяются нынь, не какъ общественная молитва раскольниковъ, допускаемая закономъ 3 мая 1883 г. а какъ сборище, вредное въ политическомъ отношении. Комитетъ Министровъ прямо и сослался на это обязательное постановленіе, принявъ мижніе министра внутреннихъ дёлъ, что "молитвенныя собранія штундистовъ, внося смуту въ жизнь мъстныхъ приходовъ, служатъ самымъ удобнымъ способомъ распространенія этого особо вреднаго лжеученія".

Въ виду этого вопросы, которыми задается консисторія, и попытки разрвшенія которыхъ только нагромождають новые, неразрѣшимые вопросы, должны, собственно говоря, перестать интересовать юристовъ и экспертизу; т. е. именно вопросы историческіе и догматическіе, какъ-то: народился ли штундизмъ спеціально въ Россіи и поглотиль ли онъ баптизмъ или, обратно, -- русскіе штундисты обратились въ баптистовъ, сохраняя свое прежнее названіе, или мы имбемъ дёло съ разными сектами, такъ что штундисты, будучи отличны отъ балтистовъ, только чтобы сохранить право свободнаго богоименують себя — баптистами, служенія, или нецъ, баптисты и штундисты одно и то же, какъ думаетъ консисторія. Въ самомъ дѣлѣ, устраненіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Заксиъ этотъ, какъ извъстно, не прошелъ черезъ Государственный Совътъ, почему и иътъ журналовъ, откуда можно бы было почерпнуть мотивы.

догматическихъ изысканій, какъ излишнихъ, -- совершенно понятно тамъ, гдъ законъ, обходя второстепенные признаки, а именно догму, указаль одинь главный — антигосударственный; только этого последняго и надо добиваться при судебномъ изследованіи, такъ какъ ради его собственно и создался новый законъ 1894 г. Правда, циркуляръ за № 24 даеть схему всёхъ признаковъ оффиціальной штунды, въ томъ числь и догматическихъ, онъ вратко говоритъ, что послъдователи штунды, отвергая всё церковные обряды и таинства, не признають никакихъ властей и возстають противъ присяги и военной службы, проповъдують соціалистическіе принципы, и что ученіе ихъ подрываеть въ корнь основныя начала православной вёры и русской народности. Правительствующій Сенать, повторивъ всѣ изложеныя соображенія въ рѣшеніи по дёлу Головко № 1 1900 г., такъ и взглянуль, какъ мнё кажется, принявъ формулу, предложенную Министерствомъ Внутреннихъ Дълъ для опредъленія штунды, совершенно независимо отъ догматической ея стороны, не задаваясь даже вопросомъ о томъ, существуетъ ли такое именно ученіе; при этомъ онъ призналъ, что если будеть фактически доказана принадлежность обвиняемых въ каждомъ отдъльномъ случаъ въ такой ереси или расколоученію, въ которыхъ соединятся признаки, приписываемые Министерствомъ Внутреннихъ Дѣлъ особо вредной секть, именуемой въ законь 1894 г. штундизмомъ, -- то законъ этоть подлежить применению. Кромъ того, что весьма важно, Правительствующій Сенать, разсмотръвъ въ томъ же ръшении и приведенный мною консисторіи оть 10 февраля 1898 года отзывъ за № 801, высказаль, что такая экспертиза не можеть быть относима къ числу предустановленныхъ доказательствъ. Въ виду признанія за закономъ 1894 г. такого характера чисто юридической формулы, подлежащей поэтому строго ограничительному толкованію, интересно показать, что она вполив соотвътствуетъ совершенно такимъ же формуламъ, встръчающимся въ старыхъ дёлахъ уже не первое столетіе, тогда какъ штундизму насчитывають всего нёсколько десятковъ лётъ. Вотъ, напримъръ, указъ Императора Павла 30 марта 1800 г. въ дѣлѣ о раскольникахъ селенія Чудово 1), начинающійся слѣдующими словами:

"Господинъ генералъ лейтенантъ и генералъ прокуроръ Обольяниновъ. Въ селеніи Чудово и слободѣ и пристани Сосницкой открылись отвергающіеся церкви, ел таинствъ и святыхъ, не признавая Государя и предпоставленной власти, которыхъ повелѣли мы предать гражданскому суду. "Въ другомъ дѣлѣ ²) о духоборцахъ филипповской и другихъ станицъ (л. 2) "войсковой Донской канцеляріи прокуроръ доноситъ (Министру Юстиціи), что въ станицахъ филипповской и др. открылась 101 душа казаковъ духоборческой секты.... отметая церковь, ел таинства съ произношеніемъ хулы и поруганія до такой буйности, что не хотятъ повиноваться и законамъ государственнымъ въ разсужденіи относящихся до вѣры."

Въ томъ же дѣлѣ, въ рапортѣ своемъ на имя Министра Юстиціи, войсковой атаманъ пишетъ: "Первое: что сколь ни велика, ни справедлива мысль о терпимости вѣръ, но сіи крайне блуждающіе въ суемудріи духоборцы, не имѣя мнѣніямъ своимъ ни начала, ни конца и, слѣдственно, не зная цѣли своего глупомудрія, не составляютъ своимъ исповѣданіемъ никакой вѣры, кромѣ что, потерявши здраво сужденіе, отвергаютъ все, что есть священно и къ благоденствію обществъ непремѣнно необходимо. Второе: предавшись свободѣ мыслей своихъ и не имѣя въ ограниченіи себя никакихъ правилъ, не только не внемлютъ никакимъ внушеніямъ истины, но отрицая всѣ законы гражданства, стараются объ одномъ только томъ, чтобъ ближнихъ своихъ совратить съ пути правды, ввергнуть въ подобное заблужденіе; въ чемъ, какъ по сему изслѣдованію значится, довольно и успѣли."

Въ дѣлѣ № 222 о духоборцахъ Астраханской губ. въ г. Ставрополѣ <sup>3</sup>) въ рапортѣ губернскаго правленія значится, что во время ярмарки въ названномъ городѣ были усмотрѣны

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Архивъ Правительствующаго Сената № 385 1800 г. л. 329.

²) Loc. cit. № 116 за 1800 г.

<sup>3)</sup> Loc. cit. 1. 453.

разнаго состоянія люди "публично отправляющіе службу пінніємъ псалмовъ; будучи арестованы они отозвались "что они духоборцы, въ деревянныя церкви входить и образамъ, на деревянныхъ доскахъ писаныхъ, поклоняться не намёрены и почитаютъ Единаго Бога... что Государя Императора власти и законамъ, а равно и учрежденному отъ него начальству повиноваться не хотятъ; а два однодворца съ поясненіемъ еще и таковымъ, что если повелёно имъ будетъ идти на службу противъ непріятеля, то сего ділать они не обязаны, потому что праведный не простретъ рукъ своихъ противъ беззаконнаго."

Я бы не кончиль, если бы сталь приводить выписки такого же рода изъ ряда дёлъ за послёдующіе годы, гдё общая формула, примъненная выше къ духоборцамъ и раскольникамъ Чудова, повторялась далее почти безъ измененія и всегда съ указаніемъ противоправительственнаго характера, по мъръ появленія въ дълахъ названій безпоповцевъ-иконоборцевъ 1), молоканъ, жидовствующихъ 2), странниковъ или бътуновъ и т. д. Въ особенности относительно послъднихъ въ 30-хъ и 50-хъ годахъ 3), рядомъ съ типичными особенностями секты странниковъ (въ данномъ случав сапелковскаго согласа, впервые открытаго въ 51 г., какъ пишетъ губернскій прокуроръ г. Ярославля), указывается, что "последователи сапелковскаго согласа не признають властей, давая превратный смыслъ тому мъсту Евангелія, гдъ сказано, что Іисусъ Христосъ передъ судомъ Пилата произнесъ: "не имати власти ни единыя на мнв, аще не быти дано свыше". Царя называють антихристомъ".

Но особенно интересны тѣ дѣла 20-хъ и далѣе годовъ (№ 3401 и 2921), гдѣ догматы секты точно не опредѣляются, но подчеркивается безпоповщинскій и иконоборческій характеръ ихъ, а также отрицаніе таинствъ, упоминается о наставникахъ, о перекрещеніи и о моленіяхъ, во

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) loc cit. № 3741. 1823 г. и № 3401, за 1823 г. и № 2921 того же года.

<sup>2) 1814</sup> г. № 89 и 1818 г. № 156, l. с.

<sup>3)</sup> Nº 7583, 1851 r. l. c.

время которыхъ читаются Евангеліе и псалтырь. Въ разныхъ описаніяхь этихь секть, иногда называемых в молоканствомь, пустосвятствомъ, а чаще новыми сектами, постоянно встръчаются детальные разсказы о порядкъ, въ которомъ происходять моленія 1), словомъ дается общій очеркъ еретическихъ мнъній и дъйствій, которыя я отмътиль уже при разсмотръніи первыхъ старыхъ дёлъ. Въ дёлё, напр., за № 2921 говорится и государственной, общественной опасности въ кихъ выраженіяхъ: "Обязанность губернскаго была принять строгія мёры, дабы развратители сіи вредными плевелами, ими между простодушными поселянами разсвеваемыми, современемъ не потрясли религію, которая была и могущество Россіи".... Далве следують есть истинное упреки губернскому правленію, что оно не начало діла и "дало темъ способъ более ввореняться злу, столь быстро съ тамошней губерній отъ подобнаго послабленія разливающемуся. Потрясеніе въры вредно для блага общества, а правила секть, особенно новъйшихъ-и для самого спокойствія". Такъ сътовалъ въ рапортъ 30 апръля 1823 г. 2) на имя министра юстиціи Архангельскій губернскій прокуроръ по поводу Онежской губ., гдв до настоящаго времени "общественное сповойствіе и истинное могущество Россіи", насколько мнв извъстно, не пострадали. Эту успокоительную справку я могъ бы предложить вниманію цитированныхъ мною 3) свящ. Прозорова и В. М. Скворцова, которые согласно утверждають, что русскій колоссь, мощный православной вброю, чуть не наканунб ббды, такъ какъ штундизмъ, олицетворяющій принципы ненормальной свободы сов'єсти, върнъйшихъ подкоповъ подъ Кремль Руси. Впрочемъ, предположение Архангельского губериского прокурора, сдёланное въ 1823 году, можетъ быть ему извиненовъ виду отсутствія въ то время юридическаго образованія въ Россіи, также и пессимистическіе возгласы названныхъ ораторовъ легко объясняются тёмъ, - предполагая, что эти воз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. c. 805 г № 262 и 806 г. № 111.

<sup>2)</sup> l. c. 1823 r. No 2921 x. 9 of. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въст. Пр. 1901 г. окт. стр. 12 и 13.

гласы искренни,—что ораторы эти не юристы, а потому и пе знакомы съ принципами Государственнаго Права. Приведенные выше данные изъ старыхъ дёлъ, въ которыхъ, однако, ни разу не упомянуто слово "штунда", позволяютъ сдёлать общій выводъ такого содержанія, что посл'ёдователи упомянутыхъ сектъ, вообще говоря, отвергаютъ церковные обряды и таинства 1), не только не признаютъ никакихъ властей и возстаютъ противъ присяги и военной службы, но и пропов'ёдуютъ соціалистическіе принципы, какъ, напр., общее равенство, причемъ ихъ ученіе, по мн'ёнію должностныхъ лицъ того времени, подрываетъ въ корн'є основныя начала православной в'ёры и русской народности.

Въ законъ 1894 г. по отношенію къ штундѣ нѣтъ такой формулы, но она цѣликомъ встрѣчается въ циркулярѣ министра внутр. дѣлъ отъ 3 сентября 1894 г. за № 24, разъясняющемъ этотъ законъ, причемъ отмѣчается, что такое опредѣленіе штунды дается на основаніи имѣющихся въ Министерствъ и въ духовномъ вѣдомствъ свѣдѣній.

Если-бы не было послѣдней оговорки, то можно было бы подумать, что циркуляръ этотъ примѣнилъ къ штундѣ давно сложившуюся въ судебныхъ дѣлахъ и административныхъ бумагахъ формулу, примѣнявшуюся издревле въ случаяхъ возбужденія преслѣдованія—къ одной изъ безчисленныхъ видоизмѣнявшихся или нарождавшихся за послѣдніе вѣка сектъ.

Это соображеніе еще болье укрыпляєть меня въ той мысли, что формула закона 1894 г., согласно рышенію по дылу Головко, можеть быть примыняема исключительно въ тыхь случаяхь, когда фактами доказана наличность признаковь, въ ней упомянутыхь; изъ этого уже, какъ выводъ, слыдуеть, что судамъ нельзя допускать никакихъ, со стороны экспертовъ, дедукцій изъ своихъ опредыленій штунды (науки сектантства). Тымъ менье возможна дедукція изъ формулы закона, встрычающаяся, однако, въ дылахъ, гды эксперть,



з) Быль даже случай въ 54 г. открытія тайныхъ монаховъ, пропаганды самовольнаго постриженія—д. № 378 за 54 г.

напримъръ, найдя одинъ признакъ штундизма, хотя бы иконоборство, не задумываясь ръшаетъ, что и всъ остальные можно признать доказанными. Неудивительно, что Правительствующій Сенатъ кассируетъ ръшенія, столь незаконно обоснованныя 1).

Говоря объ этихъ опасныхъ сторонахъ экспертизы, я не могу не указать на экспертизу по дѣлу Шаринова и др., обвиняемыхъ по 196 ст. уст. о нак., разсмотрѣнному Правительствующимъ Сенатомъ 9 февраля 1899 г. Послѣ длиннаго догматическаго изложенія, включающаго въ себѣ всю новѣйшую номенклатуру, и штундо-баптистовъ, и штундо-пашковцевъ и духовный или младо-штундизмъ, протоколъ экспертизы этой заканчивается, ничтоже сумняшася, полной цитатой изъ неоднократно упоминавшагося циркуляра, общей формулой о штундѣ, причемъ это указаніе приводится какъ доказательство особо вреднаго характера секты штунды. Такимъ образомъ этотъ самый циркуляръ, имѣющій характеръ аутентическаго толкованія 2), становится предустановленнымъ доказательствомъ, чѣмъ очевидно попираются основныя начала судебныхъ уставовъ Императора Александра II.

Эта экспертиза, чрезвычайно обширная, впитавшая всѣ положенія антисектантской литературы, вродѣ, напр., искусственнаго штундо-баптизма <sup>3</sup>), въ качествѣ будто бы несомиѣнныхъ истинъ, упомянула также, не ссылаясь, впрочемъ, на источникъ, о заключеніяхъ второго и третьяго миссіонерскаго съѣзда, а также и о "Правилахъ впроисповъдния новообращеннаго русскаго братства", вѣроисповѣдномъ кодексѣ штундо-баптизма.

Констатируя быструю изм'вняемость воззр'вній секты, ея догматическую неустойчивость и говоря то о штундо-баптизм'в, то о младо-штундизм'в или духовной штунд'в, то, наконець, объ об'вихъ сразу, экспертиза см'вшиваетъ вс'в догматическіе признаки въ одно, договариваясь, наприм'връ, до

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дёло Бедренко по III отд. 27 октября 1901 г.

<sup>2)</sup> Законъ 94 г. не восходиль до Госуд. Сов.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Такъ называютъ Коссяковскій толкъ штунды, о котор. идутъ неразрѣшимые споры, цитированные мною выше: баптизмъ онъ или штундизмъ.

атеистическаго вообще направленія, отрицанія божества Христа, что, действительно, характеризуеть последователей новейшей фракціи штундизма-малеванцевь, но именно о нихъто экспертиза вовсе не упоминаеть.

Интересно прослѣдить, почему экспертизѣ по дѣлу Шаринова пришлось въ вопросѣ объ антигосударственномъ характерѣ сектъ прибѣгнуть къ авторитету циркуляра за № 24. Дѣло въ томъ, что правила "Новообращеннаго братства" не позволяютъ, сами по себѣ, утверждать противо-государственный характеръ штунды. Вотъ какъ онѣ опредѣляютъ, по словамъ самой экспертизы, отношеніе штундистовъ къ существующему государственному порядку: "Высшая власть въ Государствѣ Богомъ установлена, каковой власти мы обязаны покоряться, гдѣ это не противорѣчитъ заповѣдямъ Царя Царей (9 чл.)".

Отсюда существующій государственный порядовъ, говорять эксперты, основанный на установленіяхъ божественныхъ, штундисты признаютъ не потому, что онъ самъ по себъ есть наилучшая форма государственной жизни народа, а потому и настолько, насколько онъ не противоръчитъ заповъдямъ Бога, какъ ихъ понимаютъ и истолковываютъ штундисты.

Приписывая далее штундистамъ наклонность къ толкованію текстовъ, экспертиза указываеть на выводимыя ими путемъ такихъ толкованій коммунистическія идеи на "превращение равенства передъ Отцомъ небеснымъ въ равенство экономическое" и проведеніе такихъ "умозрівній" въ жизнь. Делая, однако, свое личное заключение, экспертиза осторожно оговаривается, ОТР "соціально — коммунистическія сторона ученія тенд**е**нціи вообще политическая жизнь сектантства, хотя и не вездъ и всегда всплываонъ несомнънно скрыты въ глубинъ наружу, но ютъ направленіи всего нашего раціоналистичедуха скаго сектантства и составляють для подавляющаго большинства сектантской массы, а наиначе для вожаковъ новъйшихъ сектъ центръ вожделенія и воображаемое счастіе на земль. (Царствіе Божіе)". Посльдній выводь экспертизы давалъ бы въ сущности основаніе совершенно устранить изъ судебныхъ дёлъ догматическую экспертизу, и вотъ по какимъ основаніямъ: мы видёли, что къ раціоналистическимъ сектамъ постепенно примыкаетъ и старообрядство (немоляки, духоборцы 1); предположивъ даже, согласно съ экспертами и заключеніями всёхъ Съёздовъ 2), что въ государственномъ отношеніи особо вредны въ сущности всё раціоналистическія секты, мы вправё сказать, что для судовъ совершенно излишне вдаваться въ изслёдованіе того, съ какой именно сектой онъ имёстъ дёло, а такъ какъ дедуцировать о вредности изъ догматическаго опредёленія секты не приходится, то очевидно остается одинъ путь—устанавливать фактъ противугосударственности въ каждомъ отдёльномъ случать, не прибъгая вовсе къ догматической, а слёдовательно духовной экспертизъ.

Въ настоящее время, въ виду очевидной несостоятельности этой экспертизы, судьи и съёзды почти уже не приглашають экспертовъ, даже по просьбё подсудимыхъ, которымъ отказывають иногда и въ обращении къ Духовной Консистории за отзывомъ.

Въ самомъ дѣлѣ, чтобы убѣдиться въ ненадежности экспертизы, стоитъ только бѣгло взглянуть на поразительную многовѣтвистость родословнаго дерева сектъ, которое легко изобразить по даннымъ, заключающимся въ дѣяніяхъ ІІ и ПІ съѣздовъ.

На первомъ мѣстѣ поставимъ расколъ старообрядства, въ которомъ мы видимъ старо—и ново-спасовцевъ, представителей безпоповцевъ.

Ново—спасовцы распадаются на двѣ фравціи: подначальниковъ и отрицанцевъ <sup>3</sup>), далѣе идутъ: странники, бѣгуны или красносмерты, Тираспольскіе изувѣры, немоляки и духоборы <sup>4</sup>); особнякомъ стоятъ іудействующіе, еговисты или Сіонская вѣсть, вообще субботники <sup>5</sup>).

т) Деян. Ш, Всер. Мисс. Съезда стр. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дьян. III, Всер. Мисс. Съвзда стр. 133, 348,355, 347, 276, 341, 346, 205.

<sup>3)</sup> l. c. 207.

<sup>4)</sup> l. c. 198, 199.

<sup>5)</sup> l. c. 204.

Еще сложнье и многочисленные дыленія всых раціоналистических секть, которыя въ отличіе отъ обрядовырныхъ
послыдователей внышности и буквы (старообрядцевь), вмысть
съ мистическими сектами, называются мнимодуховными. Интересно замычаніе референта на 3-мы сыызды 1), В. Терлецкаго, сближающее раскольниковь и штундистовь, т. е. раціоналистовь: "На самомы дылы, говорить оны, между раскольниками и штундистами ныть такой большой разницы,
какы обыкновенно принято думать. Есть общая, довольно
характерная черта, которая сближаеть тыхь и другихь, это—
буквоподство; разница только вы томы, что раскольникы уставился вы букву книгы старопечатныхы, а штундисты привязался кы буквы текста библейскаго, но изы за буквы ни
тоть, ни другой ничего не хотять ни видыть, ни знать".

Эти "мнимодуховныя секты" распадаются, какъ я уже сказаль, на двъ главныя фракціи: раціоналистическую и мистическую. Къ первой, характеризуемой буквой, но отвергающей преданіе, относятся молокане и штундисты. Молокане распадаются на старыхъ (уклеинскихъ) и новыхъ (донскихъ); штундисты на старыхъ (плотская штунда, штундо-баптизмъ, Коссяковская) и на новую духовную (Чаплинская). Далъе идетъ отрасль штунды—малеванщина.

Мистическая фракція мнимо-духовных в секть съ основнымь принципомь озаренія, вмѣсто толкованія, — заключаеть въ себѣ "скопчество" старое и новое (духовные скопцы); между мистическими — выдѣляются: хлыстовство и шалопутство. Хлыстовство знаеть пять видовъ: папіашковцевъ, тѣлешей, собственно хлыстовъ (Тарусскіе), мормоновъ и кавказскихъ прыгуновъ (особо — Елёнушкина секта Псковской губерніи) 2).

Къ штундизму близко примыкаютъ, въ сущности сливаясь съ нимъ, въ разрядъ раціоналистическихъ сектъ, пашковщина, менонитское братство, толстовство и совершенно отдъльно стоитъ новая секта адвентизмъ, о которой я уже упоминалъ въ первой статъъ 3).

т) Объ изученіи сектантства. Ділнія, стр. 95.

<sup>&</sup>quot;) l. c. 95, 96, 105, 131, 132 и 152.

a) l. c. 133, 141, 143, 162, 164, 170, 187.

До чего всв эти секты, что, впрочемъ, и удостовъридъ събздъ, незамътно переходя одна въ другую, доджны затруднять "науку сектовъдънія", можно видъть изъ того, что изъ двухъ донскихъ толковъ одинъ молоканскій, другой баптистическій 1). а до чего затруднительна задача различать ихъ по мъстности, можно заключить изъ такихъ примеровъ, что въ селе Нововасильевкъ имъются толки: тамбовскій, владимирскій, прыгунскій, первый донской, второй донской и баптистскій: въ с. Новоспасскомъ имфются толки: три молоканскихъ (Тамбовскій, Владимирскій и прыгунскій) и бантистскій, который събздъ отнесъ въ штундистскимъ; въ с. Астраханвъ тъ же толки, что и въ Нововасильевкъ, но они группируются иначе: изъ нихъ первые три должны быть признаны молоканскими, а последніе три-штундистскими, "такъ какъ въ настоящее время процессъ перерожденія изъ молоканства въ штундизмъ въ первомъ донскомъ толкъ можно считать почти законченнымъ" 2). Что такое раздъление не остается только въ теоріи, доказывается темъ, что местное епархіальное начальство. признавъ второй толкъ-штундистскимъ, настояло на распоряженіи гражданскаго начальства о приміненіи къ обоимъ толкамъ дъйствія закона 4 іюля 1894 г., почему молитвенный домъ второго донского толка въ сель Нововасильевиъ быль закрыть.

Какъ ни очевидна чрезмърная сложность задачи экспертизы на судъ, я хочу все таки показать и противоръчивость заключеній сектантской литературы по вопросу о штундъ и баптизмъ, зависящую отъ этой сложности; при этомъ я укажу прежде всего на признанный въ антисектантской литературъ авторитетъ свящ. Арсенія Рождественскаго (Южно-русскій штундизмъ), затъмъ на полемику въ нъдрахъ антисектантскаго журнала "Миссіонерское Обозръніе" и на отношеніе къ этому вопросу третьяго съъзда. Переходя затъмъ къ анализу понятія объ особо вредныхъ сектахъ, т. е. къ послъдней главъ о законодательствъ и судебной практикъ, я пред-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 156-159 l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. 155, 156.

ношлю ей краткій очеркъ малеванщины, объявляемой исключительно безумной формой, но которая представляеть собой въ начальныхъ стадіяхъ интересную форму мистическаго сектантства на раціоналистической почвѣ и только въ послѣднихъ стадіяхъ своихъ являеть намъ душевно-больныхъ людей. Здѣсь же кстати будетъ въ краткомъ перечнѣ датъ примѣры возникновенія новыхъ сектъ въ поясненіе моей мысли о безцѣльности обращенія судовъ къ экспертамъ и для вящшаго доказательства нецѣлесообразности судебной борьбы съ человѣческой мыслью и вѣрованіями.

Заключеніе Кавказской духовной консисторіи отъ 10 февраля 1898 г., цитированное выше, категорически установляеть на основаніи приводимыхь въ немъ краткихъ историческихъ данныхъ, что баптизмъ и штундизмъ одно и то же, при этомъ консисторія ссылается на изв'єстный ей фактъ принятія русскими штундистами—баптизма. Между т'ємъ прилагаемая о. Рождественскимъ исторія этого перехода не оставляетъ сомн'єнія, что почтенный авторъ все время отличаетъ штундизмъ отъ баптизма. Вотъ рядъ цитатъ, доказывающихъ это: "распространеніе баптизма среди штундистовъ шло на первыхъ порахъ довольно медленно... Среди Кіевскихъ штундистовъ шли толки о баптистахъ (1872 г.)..."

"Въ Таращанской тюрьмѣ происходили горячіе споры между заключенными штундистами по поводу обрядовой стороны въ дѣлѣ вѣры, вызванные распространяющимся среди Херсонскихъ штундистовъ—баптизмомъ" 1).

"Среди Коссявовскихъ штундистовъ происходили (1874 г.) оживленные споры по поводу баптизма... перекрещиванія начались только съ 1876 г." <sup>2</sup>).

"Не избъгли воздъйствія и Херсонскіе штундисты. У нихъ также появились пресвитеры и обряды брака и погребенія, заимствованныя ими у баптистовъ" 3).

Въ рядъ послъдующихъ страницъ, говоря о вліяніи паш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Южно-русскій штундизмъ 104—105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. ctp. 106.

<sup>3)</sup> l. c. 109,

ковцевъ на штундистовъ и о стремленіи ихъ соединиться въ одно, что замедлило переходъ ихъ въ баптизмъ, о. Рождественскій останавливается на попыткахъ пашковцевъ объединить всёхъ сектантовъ одинаковаго съ ними оттёнка въ одно цёлое. "Въ 1883 г. въ Петербургъ состоялся съёздъ представителей сектантскихъ общинъ", говоритъ онъ 1), "попытка пашковцевъ хотя была и безуспъшна въ смыслъ объединенія сектантовъ, однако, она имъла значеніе въ томъ отношеніи, что уяснились разности между штундистами, баптистами и пашковцами" 2), и заканчиваетъ свой историческій очеркъ о. Рождественскій указаніемъ: "Чаплинка въ Таращанскомъ уъздъ Кіевской губ. не потеряла своего значенія до настоящаго времени, хотя Яковомъ Ковалемъ, виднымъ вожакомъ Чаплинскихъ штундистовъ, и тяготятся послъдніе. Косяковка скоръе баптистскій, чъмъ штундистскій центръ" 3).

Наконецъ, разбирая "внутреннее ученіе" 4), авторъ прямо говоритъ: "дёленіе сектантовъ не исчерпывается однако упомянутыми нами двумя фракціями, т. е. штундистами и баптистами" 5). Далёе, разсматривая иные литературные труды, онъ говоритъ, что труды эти "могли бы представить значительный интересъ, если бы означенные авторы различали ученіе штундистовъ отъ ученія баптистовъ" 6), и предупреждаетъ, что опасно группировать ученіе штундистовъ по опредёленной системѣ, "потому что при такомъ пріемѣ получилось бы систематическое, изложенное ученіе, такого рода, котораго въ дѣйствительности не существуетъ,—получилось бы иѣчто искусственное, дѣланное" 7).

Въ теченіи следующаго десятилетія по 1899 годъ заветь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. c. стр. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. 143.

<sup>3)</sup> l. c. 144.

<sup>4)</sup> I. c. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) l. c. 177.

<sup>6) &</sup>quot;На основаніи отміченных нами на указанных страницахь фактовь, прибавляєть онь, штундизмь нельзя смішивать съ баптизмомь" 1. с. 284.

<sup>7)</sup> l. c. 191.

этотъ соблюдался въ литературѣ ¹) и въ судебной практикѣ; напримѣръ, въ рѣшеніяхъ 1896 года № 38 по дѣлу Пурена и др. и 27 сентября 1897 года по дѣлу Александрова и Крючкова Правительствующій Сенатъ, постепенно построяя идею расколо-сектантства путемъ отождествленія понятій ереси и раскола, указаль, что русскій баптизмъ ²), а слѣдовательно и совращеніе въ него могутъ быть разсматриваемы какъ совращеніе въ иное христіанское исповѣданіе (д. Пурена), и заключиль, что баптизмъ не можетъ быть отождествленъ со штундизмомъ (д. Александрова и Крючкова).

Такой же взглядъ поддерживаеть въ статьъ: "Можно ли штундизмъ отождествлять, съ баптизмомъ?" П. Казитскій <sup>3</sup>). Онъ подробно разбираетъ данныя исторіи, литературы и догматики по этому вопросу и указываеть, ссыдаясь также на брошюру Хр. Б. Корчинскаго (гл. І "Кіевская секта" штундизмъ или баптизмъ?), что штундизмъ-секта далеко не тождественная съ баптизмомъ, и что смѣшивать обѣ секты при нъкоторыхъ общихъ признавахъ обще-протестантскаго ихъ характера-нътъ никакого основанія; при этомъ онъ указываетъ, съ одной стороны, на то, что вожаки штундистовъ, напр., Павловъ, въ 1899 г. въ м. Богуславъ, центръ штундизма въ Каневскомъ увздв, Кіевской губ., надоумилъ ихъ называться баптистами, чтобы, ставъ подъ защиту закона 1879 г., уклониться отъ положенія Комитета Министровъ 1894 г. Здёсь же онъ приводить примёръ, процессъ 53 штундистовъ, имфвини мфсто 9 ноября 1899 г. въ Кіевскомъ събздъ мировыхъ судей; въ этомъ дълъ выступилъ въ качествъ эксперта чиновникъ особыхъ порученій при оберъ-прокурорѣ Св. Синода В. М. Скворцовъ, который "изобличилъ" сектантовъ "отнеся ихъ къ штундо-баптистамъ и доказывая. что въ нимъ долженъ быть примененъ законъ 1894 г. Анали-

з) Критическій разборъ вѣроисповѣданія русскихъ сектантовъ-раціоналистовъ, духоборцевъ, молоканъ и штундистовъ. П. П. Оболенскій 1898 г. в "Штундизмъ, причины появленія и разборъ ученія его" мисс. священника Іоанна Недзѣльницкаго 1899 г.

<sup>2)</sup> Баптисты изъ православныхъ.

<sup>3)</sup> Мисс. Обозр. февраль, 1900 г. стр. 196-206.

зируя этоть новый терминь, г. П. Казитскій указываеть, что впервые ввелъ въ употребление терминъ штундо-баптизмъ протојерей П. Лебединцевъ въ "Кјевской Старинв" 1885 года. № 3, стр. 490—518, статья "Штунда или баптизмъ въ Кіевской губерніи". Указаніе это чрезвычайно важно, такъ какъ выясняеть, что о. Рождественскій, отділявшій штунду оть баптизма, уже считался съ примърами смъщенія этого въ литературъ. Упомянутый выше завътъ о. Рождественскаго по этому поводу не быль однако соблюдень до конца, и второй Всероссійскій Съёздъ 1891 г. даль штундё названіе совершенно справедливую штундо-баптизмъ. Ha понятія со стороны П. Казитскаго этого искусственнаго отвъчаеть въ подсрочныхъ примъчаніяхъ отъ лица редакціи В. М. Скворцовъ, указывающій, что въ "наукъ сектовъдънія" названіе штундо-баптизмъ установилось не за всей вообще штундою, а только за тёмъ толкомъ, который заимствоваль у баптизма обряды воднаго въ рѣкъ крещенія взрослыхъ и чаши (преломленія), но что есть и другая фракція, младоштундизмъ, который К. М. Скворцовъ предлагаеть не безъ основанія правильнье называть "старо-штундизмомъ" -- это собственно духовная штунда, которая, въ отличіе отъ баптизма и штундо-баптизма, отвергаетъ водное крещеніе и преломленіе, а также всякую іерархію.

Третій Всероссійскій Миссіонерскій Събздъ пошель еще далье и пришель къ заключенію, что и пашковскій символь существеннымъ **нич**ѣмъ не отличается ато Косяковскаго толка штунды, иначе называемаго старо-штундизмомъ штундо-баптизмомъ, что вообще обрядовая разница между ними ничтожна, что съ отрицательной стороны в роученія и пашковщина, и штундо-баптизмъ, и духовная штунда, сущности, въ номенклатуръ сектъ должны подойти подъ одно общее названіе-штунды, указанной въ законъ 1894 г. качествъ особо вредной и неимъющей права богомоленныхъ собраній 1).

Этоть кажущійся порядок можеть вызвать въ судебной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣяніе 141 и 143.

практивъ, если бы такая экспертиза вошла въ обычай, цълый рядъ несправедливостей и даже злоупотребленій: уже не говоря о громадной въроятности того, что такъ называемый штундо-баптизмъ на самомъ дъль-искусственная формула, которую слёдуеть понимать какь криминальное названіе бывшихъ штундистовъ, ставшихъ баптистами, этимъ вводится опасный принципь путемъ прибавленія слова штундо въ пашковщинъ, къ баптизму и т. д., подводить подъ 1894 г. секты, которыхъ законъ этотъ въ виду не имълъ. Почва для этого, всябдъ за ръшеніемъ събзда, выравнивается В. М. Скворцовымъ чрезвычайно опредъленно, хотя и мимоходомъ въ подстрочномъ примъчапіи 1), гдъ онъ указываеть на "вредъ отъ неточности редакціи закона 1894 г., бующаго разъясненія, какіе подъ штундою разум'єются толки 2) этой секты, на которые должно распространяться действіе упомянутаго закона". Здёсь кстати вспомнить приведенный выше случай закрытія моленной донского толка, чтобы ни минуты не сомнъваться въ опасности для правосудія оть такой ясно обозначившейся тенденціи духовной экспертизы, отъ которой, поэтому, я еще разъ самымъ настойчивымъ образомъ рекомендоваль бы отстраняться въ судебныхъ дёлахъ.

Возникновеніе малеванщины, особенно въ послѣднихъ ея стадіяхъ, относится къ позднѣйшему времени <sup>3</sup>), и въ этомъ смыслѣ ознакомленіе съ нею открываетъ намъ рядъ примѣровъ того, какъ быстро на русской почвѣ назрѣваютъ да и перерождаются новыя секты и какъ, слѣдовательно, онѣ трудно уловимы для экспертовъ и суда.

Секта малеванцевъ настолько далеко отходить отъ штунды вообще, что рядомъ даже съ обрядовой духовной штундой, всетаки признающей Бого-человъчество, она въ сущности представляеть въ своемъ ученіи вполнъ атеистическую систему; сектанты эти уже не признаютъ воскресенія мертвыхъ, ученіе въры живеть въ тълесномъ храмъ человъка, и воскре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мисс. Обозр. февраль 1900 г. стр. 200.

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

<sup>3)</sup> Начало пропаганды Кондратія Малеванова 90-92 годъ.

сеніе послідняго происходить при жизни его, происходить въ духів. Всів они бого-человівки, въ качествів воскресшихь при жизни. Преломите себя здісь, говорять они; только тоть ціпляется за небо, кто не хочеть на землів трудиться. Въ потопів грівховь пролился не дождь, а гнівть Божій, и въ грівхахь потонула правда. Ноевь ковчегь, это слово любви, раскрывающее камни грівха, и когда всів эти камни съ гробовь подымутся, наступить Царствіе Божіе, здісь на землів достигаемое чрезъ страданіе и самоограниченіе.

Земные законы нужны людямъ, какъ звърямъ клътки, но это для неразумныхъ, а у обновленныхъ замънитъ ихъ внут-"мы все знаемъ", говорять малеванцы. ренній законъ: паденіе вкуса къ просвъщенію. От-Отсюда тихъ V вергая безсмертіе, они отвергають душу, сравнивая себя съ деревомъ, листьями и корнями, и какъ листья и корни зарождають семена, такъ содействие прозелитизма, въ смысле распространенія секты, и есть безсмертіе здісь же на землі. "Почему слезы? спрашивають они, если все хорошо" — и отвъчають: "оттого, что царствіе Божіе настало, а воли славить еще нътъ". Они молятся въ любой день и въ любой хатъ; у нихъ всегда воскресенье, они воскресли; но сосъдей ради они подгоняють свои торжества къ праздникамъ сосъдей. Жена — помощница и передается мужу въ присутствіи шести членовъ послѣ оглашенія брака 1).

Вотъ краткій въ хронологическомъ порядкѣ очеркъ новыхъ сектъ, свѣдѣнія о которыхъ дошли до Св. Синода въ періодѣ съ 1864 по 1872 годъ.

Въ селъ Березовкъ Саратовской губ. въ 64 г. появи-

<sup>1)</sup> Не вдаваясь далъе въ изложение въроучения, какъ приведеннаго изъ личнихъ разспросовъ изслъдователей, я прибавлю, что въ позднъйшей стадии малеваним объявляють себя сынами Божіими, и что главарь секты Кондратій Малевановь, въ качествъ одержимаго религіознымъ помъшательствомъ (paranoia religiosa), содержится въ Казанской психіатрической лечебницъ и именуеть себя Христомъ Спасителемъ, а своего товарища по ученію и заключенію Степана Чекмарева—Іоанномъ Крестителемъ; здѣсь посѣтили ихъ члены ІІІ мисс. всер. съѣзда 2 Августа 97 г., пили съ ними чай и вели бесѣду, въ которой "оба іерарха" весьма охотно излагали свои доктрины и отвѣчали на возраженія членовь съѣзда (Дѣянъ стр. 81).

лась новая секта подъ названіемъ людей Божіихъ, занесенная сюда изъ Закавказскаго края крестьяниномъ Авдѣевымъ.

Эта секта признавала нисшествіе Св. Духа на достойных в или непосредственно, или черезъ дуновеніе одного изъ удостоившихся; хожденіе взадъ и впередъ, прыганіе, дрожаніе тъломъ, топаніе, маханіе руками, глаголаніе разными языками, ожиданіе скорой кончины міра—это главные признаки секты.

Въ 1865 г. въ д. Телемисъ Саратовской губ., какъ донесло полицейское управленіе Саратовской духовной консисторіи, 124 человъка, подъ предводительствомъ мъщанина Данилова, уклонились въ расколъ неизвъстной секты, перекрестились въ какомъ-то болотъ, причемъ старшіе угрозами и побоями принудили къ тому младшихъ, затъмъ, какъ сообщаетъ управленіе, они новорожденныхъ младенцевъ крестятъ сами, умершихъ погребаютъ неизвъстно гдъ, христіанскую религію хулятъ публично, церковь проклинаютъ, святыхъ иконъ не почитаютъ, себя именуютъ святыми младенцами.

Въ январъ 1865 г. Министръ Внутреннихъ Дълъ сообщилъ синодальному оберъ-прокурору, что въ Бердянскомъ уъздъ, среди Молоканскихъ жителей обнаружилась ересь, послъдователи коей называются прыгунками, что эти сектанты устроили свои собранія или молельни въ домахъ. Сектанты "прыгунки", въ числъ 100 чел., своимъ изувърствомъ и фанатизмомъ поставили себя во враждебное отношеніе къ своимъ сосъдямъ молоканамъ и возбудили со стороны послъднихъ преслъдованіе, а потому, считая себя обиженными и угнетенными, сами прыгунки обратились къ мъстной власти для огражденія ихъ правъ и свободы ихъ върованія (sic!).

Въ 1865 же году распространилось въ с. Покурлей Саратовской губ. особое лжеученіе мѣщанина Михаила Галахова, состоявшее въ слѣдующемъ: Галаховъ не допускалъ таинствъ крещенія и брака, въ томъ предубѣжденіи, что нынѣ въ православной церкви нѣтъ истиннаго священства и нѣтъ благодати. Галаховъ считалъ достаточнымъ простое сожитіе, отвергалъ страшный судъ, объявлялъ святые храмы "сараями, гдѣ не подобаетъ ни моленій чинить, ни таинствъ принимать".

Въ д. Петровкъ, той же Саратовской губ., какъ доносилъ Св. Синоду епископъ Саратовскій, въ январъ 1866 г. крестьянинъ Семеновъ, бывъ православнымъ, объявилъ себя раскольникомъ и, называя свою въру иисленниковою, сталъ праздновать воскресенье въ среду, почему въ 1864 г. разговлялся въ среду на страстной недълъ, а въ 1865 г. въ среду на Пасхальной недълъ.

Изъ донесеній благочиннаго оказалось, что секта Семенова выработалась изъ безпоновщинской, по случаю полученной, будто бы, съ неба книги, по которой и слъдуетъ восвресенье праздновать въ среду, уменьшить число постныхъ дней, а великій постъ считать въ 40 дней ровно. Отъ этого секта получила названіе "численниковой". По мивнію ея послъдователей не должно пріобщаться св. таинствъ, а исповъдоваться можно всякому и притомъ ежедневно; равно и службу можетъ исправлять всякій; должно проповъдывать пренебреженіе къ православнымъ, а въ особенности къ священству; безнравственность похваляется: не согръщишь, и не спасешься. Ръшеніемъ Саратовской палаты уголовно-гражданскаго суда 24 апр. 1870 г. опредълено дъло это, по необнаруженію въ уъздъ факта существованія численниковъ, производствомъ прекратить.

Въ 1866 г. Пермскій губернаторъ возбудиль дѣло о распространеніи мѣщаниномъ Адріаномъ Пушкинымъ особой религіозной секты; сущность ученія Пушкина, какъ оказалось изъ его сочиненій, заключала въ себѣ "смѣсь разныхъ сектаторскихъ заблужденій, являвшихся уже прежде и подкрѣпляемыхъ ссылками на книги св. писанія, выбранными безъ связи и послѣдовательности, притомъ толкуемыми въ самопроизвольномъ смыслѣ". Кромѣ религіознаго ученія своего, Пушкинъ вооружался словесно и письменно противъ распоряженій Правительства объ отмѣнѣ крѣпостного права". Домогаясь отчужденія владѣльческихъ земель безъ соотвѣтственнаго вознагражденія помѣщиковъ, онъ представлялъ то въ Св. Синодъ, то къ Министру Императорскаго Двора, то въ Коммисію Прошеній, то къ Московскому губернскому начальству "разнаго рода сочиненія свои и картины, которыя,

по странности содержанія, оставляемы были безъ послѣдствій". Жена Пушкина раздѣляла его мнѣнія, а такъ какъ и въ простомъ народѣ данной мѣстности, "жители которой не отличаются чистотою и твердостью религіозныхъ убѣжденій", почему всякая идея "подходящая къ раскольническимъ ученіямъ", нашла бы почву, говоритъ комитетъ, онъ не могъ не встрѣтить сочувствія, то совѣщательный комитетъ полагалъ необходимымъ "для пресѣченія Пушкину возможности къ распространенію его лжеученія, отправить его для вразумленія въ истинахъ вѣры въ одинъ изъ отдаленнѣйшихъ монастырей Россіи". Положеніемъ Комитета Министровъ Пушкинъ былъ помѣщенъ въ Соловецкій монастырь подъ надзоръ и увѣщаніе настоятеля и братіи сего монастыря.

Первое, дошедшее до Св. Синода донесеніе о появленіи въ Одесскомъ увздв новой секты штунды, относится къ 1868 году и содержить уже извъстныя намъ данныя ученія съ поясненіемъ, что "коммунистическое и фаталистическое начала" секты заключаются въ томъ, что блага міра должны быть раздёлены между всёми поровну, вслёдствіе чего между крестьянами распространяется мысль, что наступить земельный передёль въ ихъ пользу. Несмотря на это, Министръ Внутреннихъ Дълъ нашель самою дъйствительною противъ распространенія этой секты м'врою назначеніе въ м'встности, зараженныя штундою, способныхъ и благонамфренныхъ священниковъ; хотя Преосвященный Херсонскій, въ виду разбросанности деревень признаваль болъе полезнымъ удаленіе главныхъ распространителей въ болбе отдаленныя мъстности, но это ходатайство было отклонено, и, вмёсто гоненія, мы видимъ въ теченіи первыхъ лѣтъ распространеніе св. Евангелія между крестьянами и открытіе духовныхъ собесъдованій при чтеніи слова Божія въ домахъ приходскихъ священнивовъ. Всёхъ дёлъ о штундё съ 1868-1873 г. было возбуждено семь.

Штунда была записана подъ именемъ Братства Людей Божіихъ.

Въ 1868 г. крестьяне деревень Заборья и Бисярки Сарапульскаго у. отказались отъ платежа слъдующихъ съ нихъ денежныхъ сборовъ и почти всѣ перешли въ секту иконоборцевъ. Отправленные на мѣсто миссіонеры донесли консисторіи, что крестьяне выразили раскаяніе, за исключеніемъ 18 семействъ, что эти послѣднія остались въ ереси, которую точнѣе слѣдуетъ назвать молоканско-духоборческой.

Вслѣдствіе послѣдняго обстоятельства, губернаторъ нарядиль слѣдствіе, во время котораго произошли безпорядки, и до 200 чел. были заключены въ Сарапульскій острогъ. По этому поводу епископъ Вятскій объясняль въ своемъ отношеніи Митрополиту С.-Петербургскому, что появившаяся въ Сарапульскомъ у. секта—не просто расколъ, а ересь противуправительственная, что сектанты "неблагоговѣйно и злочестиво" выражаются о священной Особѣ Государя Императора, оказывають сопротивленіе свѣтскимъ властямъ и что, только благодаря принятымъ со стороны духовныхъ лицъ мѣрамъ осторожности, благоразумія и кротости, крестьяне были убѣждены и стали расположены къ платежу выкупной суммы и теперь возвращены къ Святой Церкви.

Въ 1869 г. въ приходъ села Верхней Мосоловки, Тамбовской губ., открылось лжеученіе Панова, который, выдавая
себя за учителя, собиралъ послъдователей на общее моленіе.
Эти послъдователи назывались "трушавпрами, очищенными,
оправданными, святыми и избранниками Божіими", а прочихъ
всъхъ они называли бъсами, дьяволами, окаянными, нечестивцами. Трофимъ Пановъ называлъ себя гласно БогомъХристомъ. Въ числъ его учениковъ былъ и помъщикъ Федоръ Обловъ съ женой; мъры кротости не помогли сразу, и
Обловъ съ женой за безпорядки въ церкви былъ подвергнутъ
аресту въ тюремномъ замкъ на двъ недъли.

Въ апрълъ 1870 года преосвященный Оренбургскій сдълаль сношеніе съ начальникомъ губерніи о появленіи въ г. Троицкъ сектантовъ подъ названіемъ плясуновъ, которые, будучи тъми же хлыстами, отличались только нъкоторыми обрядами—что имъли пророка и пророчицу; секта пріобръла многихъ послъдователей; преслъдованія вызвали то, что явныя молитвенныя собранія прекратились, и плясуны стали скрывать свои дъйствія.

Къ 1871 году духовныя власти обнаружили въ Царицынскомъ увздв молоканскую секту, "последователи которой имъли еще ту особенность, что отвергали бытіе Бога, не признавали никакой власти и вообще отличались противонравственными, гнусными двйствіями, въ высшей степени вредными для церкви и правительства. При производстве следствія Саратовская уголовная палата, "признавъ 4-хъ лиць отпавшими изъ православія въ ересь, отвергающую бытіе Бога и правительства и непріемлющую брака, опредёлила передать ихъ для вразумленія епархіальному начальству". Затёмъ, Воронина съ женой и Миронову, какъ состоявшихъ въ расколе, не преследовать, мёщанина Лобова, обвиняемаго въ распространеніи этой ереси, оставить въ сильномъ подозрёніи и отдать на поруки; за нимъ былъ учрежденъ надзоръ. Этимъ закончилась переписка.

Въ февралъ 1871 года калужскій губернаторъ представиль Министру Внутреннихъ Дель о томъ, что въ конце 1870 года возникла въ Калугъ секта "воздыханцевъ", распространяемая башмачникомъ Тихановымъ. Оказалось, что Тихановъ отвергаетъ почитаніе иконъ, таинство и церковную іерархію, приписывая антихристу введеніе всёхъ церковныхъ обрядовъ. Спасеніе заключается, по его ученію, въ чтеніи толковыхъевангелія, апостола, псалтыря и др. — внигъ и въ "воздыханіи" собиравшихся въ числе до 50 челов. сектантовъ. Здесь устанавливалась смёсь секты духоборцевь съ примёсью старообрядчества (старыя книги и антихристь). На запросъ судебнаго следователя чрезъ Министра Внутреннихъ Делъ Св. Суноль призналь, что въ ученіи воздыханцевь, подъ видомъ духовнаго христіанства, проводится въ простой народъ полнівишій матеріализма, отвергающій всь религіозныя учрежденія, внушающій безграничную свободу мніній и дійствій; имін же въ виду, что "воздыханцы" не только отвергають таинство церкви, но и кощунственно порицають ихъ, Св. Сунодъ нашель, что секту воздыханцевь следуеть признавать особенно вредною въ религіозномъ и гражданственномъ отношеніи.

Въ 1872 г. въ трехъ приходахъ Псковского убзда, мо-

лодежь, преимущественно дёвушки, стала устраивать сборища (общество избранной братіи). Здёсь проповёдывалась близость кончины міра, необходимость отреченія отъ всего мірского, строгій пость, и совершались нёкоторые суевёрные обряды. Виновниками этого движенія были: іеромонахъ Серафимъ и соборный послушникъ Никифоровъ. Изъ нихъ первый выдаваль себя за проповёдника, посланнаго Богомъ въ міръ съ проповёдью о покаяніи предъ наступающею кончиною міра. Серафимъ быль, заключенъ въ Соловецкій монастырь, а для избранной братіи и прихожанъ были открыты приходскими священниками воскресныя и праздничныя собранія и устроены чтенія по закону Божію между утреней и обёдней съ объясненіемъ молитвъ "удобопонятнымъ для народа языкомъ".

Въ 1872 г. прокуроръ Тульскаго окружнаго суда сообщилъ духовной консисторіи о появленіи въ Бълевскомъ увздъ новой секты подъ названіемъ "Тамбовская въра". Секта эта имъла много сходнаго со скопчествомъ, а также, по словамъ сообщенія, "во многомъ противна христіанскому ученію". Независимо отъ начатія слъдствія по этому предмету, былъ составленъ комитетъ для постоянныхъ увъщаній раскольниковъ и сектантовъ въ Бълевъ и Бълевскомъ уъздъ, по причинъ раскола и распространенія тамъ разныхъ сектъ; появленіе послъднихъ было приписано нерадънію мъстнаго священника, и ему было предложено въ теченіи полугода отыскать себъ другое мъсто въ уъздахъ, свободныхъ отъ раскола.

Начатое слъдствіе было прекращено Московской судебной палатой.

Ближайшій пока выводъ изъ приведенныхъ примъровъ очевидная невозможность для экспертовъ по всей Россіи услъдить за этимъ живымъ, постоянно вновь нарождающимся, крайне расплывчатымъ матеріаломъ въ такой степени, какъ это необходимо по характеру судебной дъятельности.

Заканчивая ученіе объ экспертизѣ, я считаю умѣстнымъ, для опредѣленія ея главныхъ основаній и цѣли, повторить тезисъ Пр. Сената, установленный имъ въ рѣш. № 34 за 1895 г.: "отвѣтственность за самое исповѣданіе извѣстнаго религіознаго ученія имѣетъ своимъ основаніемъ лишь жизненное про-

явленіе секты, учиненіе ея посл'ядователями дойствій несовмъстных с охраняемыми государственною властью важнъйшими интересами частных лиц или основными требованіями общественной нравственности" 1). Тімь боліве примѣнимо это руководящее правило къ случаямъ совращенія въ смысль доказыванія такихь дийствій со стороны какъ совратителей, такъ и со стороны совращенныхъ. Для оценки такого характера действій, очевидно, не нужень духовный эксперть; увазаніе же, которое могь бы сдёлать богословь и догматикъ, что дъйствія эти вытекають или не вытекають въ данномъ случав изъ догматическаго ученія, -- настолько второстепенно съ юридической точки зрвнія, какъ относящееся къ мотиву, что только ради этой цёли для правосудія слишкомъ невыгодно вводить одновременно съ духовной экспертизой слишкомъ въроятную, какъ показываетъ практика, запутанность въ изследованіе, а, можеть быть, и допускать вторженіе въ судебное дело пристрастія, свойственнаго антисектантской экспертизь, какъ обвиняющей сторонь въ сектантскихъ дълахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ вездѣ мой.

## ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Законодательство и судебныя ръшенія.

Ставя въ заголовкъ терминъ законодательство и приступая въ то же время къ изслъдованію вопроса о сектахъ болъе вредныхъ и менъе вредныхъ съ точки зрънія не только
минувшаго, нынъшняго, но и будущаго положительнаго права,
я на первый взглядъ смъшиваю двъ области, имъющія между
собой мало общаго, ибо терминъ "особо вредныя секты", о
которомъ я веду ръчь, уже исчезъ изъ нашего Уложенія.
Но tempora mutantur, и терминъ этотъ грозитъ воскреснуть 1).
Было время, когда въ литературъ различали даже законъ и
указъ, въ настоящее время приходится встръчаться съ тъмъ,
что административное распоряженіе, дополняя законъ (sic),
можетъ, смотря по признаннной администраціей надобности,
расширять область его примъненія, не только ограничивая
гражданскія права отдъльныхъ лицъ и группъ, но и распространяя дъйствіе уголовнаго закона далеко за предълы его.

Именно это случилось со старой законодательной формулой объ особо вредныхъ и менте вредныхъ сектахъ. Разсуждая въ періодъ созданія закона 3 мая 1883 г. о дарованіи раскольникамъ права богомоленія и др., Государственный Совтть, какъ значится въ журналть Соединенныхъ Департаментовъ Законовъ и Гражданскихъ и Духовныхъ дтъ, призналъ, что было бы осторожнте не вводить признаковъ такого дть-

<sup>1)</sup> Въ сущности онъ и не умиралъ, а притаился.

ленія секты въ законъ, почему въ новой редакціи ст. 197 ул. о нак. (отъ 1 мая 1884 г.) не встръчается уже прежнихъ выраженій "послъдователи сектъ, именуемые духоборцами, иконоборцами, молоканами, іудействующими, а равно и др., принадлежащіе къ ересямъ, которыя установленнымъ для сего порядкомъ признаны или впослъдствіи будутъ признаны особенно вредными".

Вся эта длинная статья замінена короткимъ текстомъ: "скопцы, за распространение своей ереси и за совращение въ оную другихъ, подвергаются". Установляя такой текстъ, Департаменты признали, что "Министръ Внутреннихъ Дълъ не преминетъ сообразовать дълаемыя имъ относительно раскола распоряженія съ мивніемъ Св. Синода о большей или меньшей вредности той или другой секты въ отдёльности". Результатомъ предоставленія такого права, оставшагося не опубликованнымъ, былъ періодъ броженія въ сектантскихъ дълахъ. такъ какъ въ течени 10 летъ не было оглашено въ законодательномъ порядкъ, какія секты, кромъ скопцовъ, признаны особо вредными, и практика прислушивалась къ разнымъ циркулярамъ. Комитетъ Министровъ, обсуждая это положение по вопросу о штундъ, предоставилъ Министру Внутреннихъ Дълъ, по соглашенію ст оберт-прокуроромт Св. Синода, объявить секту штундистовъ болбе вредною, съ воспрещениемъ штундистамъ общественныхъ молитвенныхъ собраній. Такой порядокъ, разумъется, не можетъ быть названъ административнымъ въ собственномъ смыслѣ этого слова, такъ какъ это положеніе Комитета Министровъ было 4 Іюля 1894 г. сочайше утверждено и потому составляеть законь, но такъ какъ порядокъ законодательный въ смыслъ основныхъ законовъ (ст. 50) соблюденъ не быль, т. е. не было разсужденій въ Государственномъ Совете о мотивахъ новаго закона, то, очевидно, дальнъйшее проектирование новыхъ ограничений правъ сектантовъ, путемъ установленія вредности секть, можеть отнынъ идти тъмъ же особеннымъ административнымъ порядкомъ мимо Государственнаго Совъта. Вотъ почему, говоря по существу de lege ferenda, мив приходится быть особенно осторожнымъ въ подборъ матеріала и въ заключеніяхъ, такъ

какъ работа моя въ этой части ея является собираніемъ данныхъ не для юристовъ, а для администраціи, въ ея предстоящей законодательной дѣятельности.

Эпитетъ "особо вредныя", въ приложеніи къ разнымъ сектамъ, неоднократно встръчался во всемъ предыдущемъ изложеніи въ примъненіи къ разнымъ расколо-сектантскимъ ученіямъ, какъ къ большимъ фракціямъ въ смыслъ ихъ распространенія и извъстности, такъ и къ небольшимъ въ той или другой мъръ, къ существующимъ или уже несуществующимъ изъ числа тъхъ новыхъ, напримъръ, о которыхъ я говорилъ въ концъ предыдущей главы.

Прежде чёмъ оцёнивать приложимость этого эпитета въ каждомъ данномъ случай, необходимо конструировать самое понятіе—особой вредности секть, для этого необходимо заглянуть въ исторію этого института.

9 декабря 1842 г. генераль-адъютанть графь Протасовь, въ качествъ оберъ-прокурора Св. Синода, въ отвъть на запросъ Министерства Внутреннихъ Дълъ увъдомиль 1), что по соображеніямъ Св. Синода надо различать три степени: І. секты вреднъйшія. П. Секты вредныя. ІІІ. Секты менъе вредныя. Къ третьему разряду быль отнесенъ расколъ поповщина по тому основанію, что "болье церковнаго сохраняеть и болье представляеть надежды къ обращенію". Этоть принципъ остался живъ до сего дня, какъ мы увидимъ ниже.

Къ сектамъ вреднымъ были отнесены тѣ изъ безпоповщины, которыя принимаютъ бракъ (новожены) и не отрекаются молиться за царя. Вредны онѣ потому, что отвергаютъ священство и Таинство Евхаристии и, подчиняясь вліянію безпоповщины, отличаются демократическимъ духомъ вообще. Въ этомъ послѣднемъ выраженіи ясно звучитъ общественный и политическій элементъ вредоносности.

Эти два элемента, встръчаясь во вреднъйшихъ сектахъ, то одинъ, то другой, или оба вмъстъ съ догматическимъ повреждениемъ православия, обусловливаютъ, по мнънию гр.

т) Собр. пост. по части раскола 318 стр.

Протасова, принадлежность къ вреднъйшимъ сектамъ іудействующихъ, молоканъ, духоборцевъ, хлыстовъ, скопцовъ и тъхъ безпоповщинскихъ сектъ, которыя отвергаютъ бракъ и молитву за царя, пишутъ и произносятъ хулы на Церковь и Таинства, всякую власть почитаютъ антихристовою.

Въ то время, какъ политически, въ тъсномъ смыслъ слова, вредными признаются молокане, духоборцы и безпоповцы, остальныя вредны съ точки зрънія общественной. При этомъ особнякомъ стоятъ іудействующіе, какъ враждебные не только православію, но и всему христіанству.

При пересмотрѣ постановленій о раскольникахъ въ Особомъ временномъ комитетѣ по дѣламъ о раскольникахъ, учрежденномъ 6 февраля 1864 г. подъ предсѣдательствомъ гр. Панина, былъ Высочайше утвержденъ 16 августа 1864 г. общій журналъ этого комитета съ нѣкоторыми добавленіями, причемъ окончательныя заключенія комитета по интересующему насъ вопросу позволяютъ сдѣлать изъ нихъ слѣдующіе выводы:

Не надо забывать, что мы вступаемъ въ періодъ, когда уже была сознана необходимость упорядоченія, хотя бы съ гражданской точки зрѣнія, семейной и общественной жизни раскольниковъ.

Срочность или временность супружескихъ союзовъ или самокрутка, очевидно, только по недоразумѣнію остаются въ этомъ положеніи комитета признакомъ вредныхъ секть; здѣсь встати упомянуть, что разрядъ вреднюйшихъ съ этого момента уже навсегда исчезаеть изъ законодательства.

Если оставить въ сторонъ оговоренный признакъ о бракахъ, постепенно узаконяемыхъ съ гражданской точки зрънія, то изъ понятія вредоносности сектантской также совершенно исчезаетъ вредъ общественный; политическій же остается только въ формъ: 1) непризнаванія власти богопоставленною, т. е. въ сущности,—остается какъ поврежденіе догмата, и 2) въ видъ слъдствія предыдущаго, а именно въ видъ отказа молиться за царя; такъ какъ, очевидно, молитва подневольной быть не можеть, то и это указуется, какъ поврежденіе догмата, а не какъ политическій вредъ.

Итакъ, въ этихъ заключеніяхъ комитета вредныя секты характеризуются уже только, какъ повреждающія догматическое ученіе православія, а именно: отрицаніе пришествія Іисуса Христа, отрицаніе Таинствъ, допущеніе человъкообожанія и оскопленія. Одинъ этоть очервъ повазываеть, что съ исторической точки зрънія разсмотрънное новое дъленіе секть является несомновню прогрессомо, тако како отсюда, за исчезновеніемъ, въ сущности, политическаго элемента-одинъ шагъ до уничтоженія разницы между особо вредными и невредными сектами. Шагъ этотъ долженъ неминуемо быть сдъланъ въ моментъ признанія свободы сов'єсти въ форм'є свободы в'єроиспов'єданія. такъ какъ стеснение и преследование сторонниковъ более вредныхъ сектъ, только изъ за догматическаго разногласія съ момента признанія названныхъ принциповъ, должно сразу прекратиться, — и наобороть: если въ будущемъ, какъ мы это отчасти уже предвичшаемъ въ настоящее время въ законъ 1894 года и въ заключеніяхъ 2-го и 3-го миссіонерскихъ събздовъ, будеть вводиться, въ качествъ признака особо вреднаго, врель общественный и политическій-то это будеть очевилнымъ возвращениемъ къ конструкции 1842 г., егдо регрессомъ. Разсмотримъ же заключеніе събздовъ съ этой точки врѣнія.

2-й съвздъ, собравшійся въ Москвъ льтомъ 1891 г., предшествоваль закону 1894 г. 3-й съвздъ, собравшійся льтомъ 1897 г. въ Рязани, сльдоваль за нимъ. Энергія заключеній обоихъ съвздовъ и характеръ ихъ въ прямой связи съ этимъ.

Въ то время какъ 2-й съвздъ 1), излагая ученія Федосъевской секты и странниковъ, а также мистическихъ секть, (скопчества) и раціоналистическихъ: молоканства, духоборства и штунды, признаетъ ихъ болье вредными, онъ въ то-же время только въ общихъ чертахъ касается собственно догматики и чрезвычайно подробно разрабатываетъ политическій и общественный вредъ секть 2), останавливаясь на деталяхъ болье,

<sup>1)</sup> Двянія. 341, 342, 343, 352, 353.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъянія. 113, 114, 198, 124, 203, 205, 210, 187, 171, 182, 353.

чъмъ на общихъ формулахъ; такъ, напримъръ, отдъльно характеризуя жидовствующихъ, какъ тоже наиболъе вредную секту, онъ указываеть, что они не считають себя подданными русскаго Царя, а пленниками, утрачивають черты народности, заводять многоженство, давая просторь чувственности. Та же система деталей по отношенію къ другимъ особо вреднымъ сектамъ выводить на справку, какъ последствіе догматическихъ заблужденій, всякаго рода изув'єрство, кровосм'єшеніе, дътоубійство всъхъ видовъ, сопротивленіе власти, отказъ отъ военной службы и податей; полагая даже, что все это фактически върно, чрезвычайно ясно въ то-же время, что эти признаки особовредности, по меньшей мъръ, совершенно излишни: дъйствительно, рядъ названныхъ выше уголовныхъ преступленій и проступковъ карается нашимъ закономъ вполнъ достаточно, до врайне строгой 203 ст. ввлючительно; каждая статья, въ сущности, представляеть только заголовокъ ряда уголовныхъ дъяній, предусмотрънныхъ въ соотвътствующихъ мъстахъ уложенія. Достойное лучшаго примъненія постоянство закона и практики, преследующихъ эти правонарушенія не просто, какъ преступленія, а какъ плоды расколосектантскихъ ученій, сділало то, что во времени 3-го събзда чрезвычайно усилилось озлобленное богохульство сказать, жестоковыйность сектантовь, что мы видимъ въ еговистахъ-субботникахъ, дошедшихъ уже этимъ лътомъ до взрыва священника динамитомъ (рѣшеніе Казанской палаты); то-же озлобленіе наблюдается и въ штундъ, какъ принято называть вообще пашковщину, баптизмъ и близкія къ нимъ секты; наконецъ, въ рядъ новыхъ секть, имена которыхъ уже встръчаются въ трудахъ 3-го съъзда, наблюдается ничто иное, какъ ухудшеніе, такъ сказать, прежнихъ секть-возникновеніе крайнихъ фракцій — мормоповъ въ молоканствъ, духовныхъ скопцовъ въ скопчествъ, возраждаются немоляки и духоборцы, малеванцы въ крайней стадіи доходять до психіатрических эксцессовь, толстовцы, какъ характеризуеть ихъ довладъ В. М. Скворцова, идя по пути безвърія, переростають жидовствующихь въ смыслъ крайняго отрицанія и въ качествъ противохристіанскаго ученія.

Воть плоды сказавшагося уже регресса, вполнъ ясные при конструировании понятія особо вредныхъ секть.

Вся дѣятельность 3-го Съѣзда въ этомъ направленіи сводится къ тому, что прибавляя рядъ новыхъ секть къ сектамъ, разсмотрѣннымъ 2-мъ Съѣздомъ, третій Съѣздъ уже всѣмъ сектамъ приписываетъ признакъ особой вредности, причемъ только относительно нѣкоторыхъ, какъ, напримѣръ, объ адвентизмѣ и менонитствѣ ¹), Съѣздъ варьируетъ свой приговоръ выраженіемъ, что онѣ вредны все таки настолько, что имъ надо запретить общественныя моленія.

Такъ какъ, само собой разумъется, оффиціальное признаніе особой вредности лишало бы и вст остальныя секты этого права моленія, то общая формула 3-го Сътзда, совершенно ясно поставленная, звучить такъ: встоми сектами, за исключеніемъ поповщинскаго раскола,—вреднаго, впрочемъ, въ смыслъ публичнаго оказательства—(выдълено еще Спасово согласіе, какъ допускающее священниковъ), надлежити запретить общественное моленіе.

Для государства и свътской власти такая формула въ практическомъ примъненіи открывала бы перспективу борьбы—вооруженною рукою уже не съ одной штундой и не съ двунадесятью языкъ, а съ 666-ю (употребляя число звърино) сектами.

Это число не воображаемыхъ, а дъйствительныхъ, искусственно создаваемыхъ, враговъ надо представить себъ съ коэфиціентомъ, имя котораго—прозелитизмъ, ибо это свойство признано обоими съъздами за всъми особо вредными сектами и, естественно, свойственно всякой воюющей сторонъ, сама ли она таковой стала или другими поставлена въ такое положеніе.

Отъ этой картины недопустимаго будущаго, потому что есть же modus in rebus, обратимся лътъ на 30 назадъ къ періоду разгара молоканской и духоборческой сектъ и посмотримъ на примърахъ, какъ встръчали тогда зарождавшіяся новыя секты со страшными кличками и безъ нихъ; для этого из-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дъянія ст. 154 и 171.

слъдованія у насъ подъ рукой переданный въ концъ прошлой главы разсказъ о возникавшихъ въ то время новыхъ сектахъ.

Мы помнимъ молоканскую секту съ "особенностями въ ученіи", — эпизодъ, завершившійся болье чьмъ снисходительнымъ праговоромъ Саратовской уголовной палаты. Это былъ періодъ дъйствія Уложенія при старой даже редакціи 197 ст., съ готовымъ преслъдованіемъ за совращеніе въ особо вредную секту, указаннымъ въ законь, и что же двое обвиняемыхъ оба совратителя оставлены въ подозръніи; Воронинъ съ женой и Миронова признаны уже состоявшими въ расколь, ихъ не трогають; остальные, "отвергающіе бытіе Бога и правительства, не признающіе никакой власти" переданы для вразумленія; переписка закончена.

Такое же терпимое отношеніе сказывается и по отношенію къ штундъ въ 1868 г., и хотя относительно "братства друзей Божіихъ" констатируются коммунистическое и фаталистическое начало, но еще нътъ ръчи о признаніи ихъ особо вредными.

Наобороть, въ отношени власти къ сложной сектв "воздыханцевъ въ 1871 г., заключающей "признаки секты духоборцевъ со слабой примъсью раскола-старообрядчества", уже тогда выдвигается, рядомъ съ вразумленіемъ отпавшихъ, указаніе на полнъйшій матеріализмъ въ сектантахъ и на особую вредность секты. Не этому ли обязаны мы твмъ, что духоборческая эпопея пережита нами раньше штундистской? Недаромъ генералъ-адъютантъ Тимашевъ по дълу о раскольничьихъ часовняхъ въ Остзейскомъ краб, тянувшемуся съ 1865 г. по 1874 г., отношениемъ отъ 24 марта 1874 г. по поводу дознанія капитана Ремера, сочувственно передаваль Св. Синоду мивніе начальника края, ген.-лейтенанта кн. Багратіона и бывшаго генераль-губернатора Альбединскаго; эти мивнія сводились къ тому, что "закрытіе въ Деритскомъ у. раскольническихъ моленныхъ можетъ быть мърою весьма вредною для существеннъйшихъ видовъ правительства въ крат .... Что репрессивныя мёры противъ религіозной свободы дерптскихъ раскольниковъ могутъ повести не только къ возбужденію религіознаго фанатизма, но и породить въ ихъ средв неудовольствіе противъ установленныхъ властей, которое не проявлялось въ настоящее время, благодаря лишь религіозной терпимости къ нимъ мъстной администраціи".

Въ виду этихъ данныхъ Св. Синодъ опредѣленіемъ  $\frac{24 \, \Phi \text{евралв}}{9 \, \text{апрѣла.}}$  1874 г. предоставилъ оберъ-прокурору сообщить министру внутреннихъ дѣлъ, что дальнѣйшее распоряженіе относительно этихъ часовенъ не подлежитъ вѣдѣнію духовнаго начальства.

Другіе два изъ приведенныхъ выше случаевъ, о ереси Пушкина и о малоканахъ въ Сарапульскомъ у. (молоканско-духоборческая), не имъли серіозныхъ послъдствій, такъ какъ, несмотря на донесеніе Вятскаго преосвященнаго объ молоканской "противуправительствующей ереси", все ограничилось уговорами; здъсь ръчь шла о выкупныхъ платежахъ, такъ что можно думать, что догматические мотивы особенной роди не играли, точно также, какъ въ деле мещанина Пушкина. въ которомъ скорве можно предполагать фанатика освобожденія крестьянь безь платежа выкупа; онь, впрочемь, и не быль судимь, а отправлень въ Соловецкій монастырь. Наконецъ, въ остальныхъ шести случаяхъ "святыхъ младенцевъ", Голохова, отвергавшаго благодать и таинство православія (палата его оправдала), Семеновской численниковой въры (дъло прекращено по отсутствію факта преступленія), трушавъровъ-, избранниковъ Божіихъ", наказанныхъ арестомъ за грубости, общества "избранной братіи"; (совратитель іеромонахъ Серафимъ завлюченъ въ Соловецкій монастырь) "Тамбовской въры" (слъдствіе прекращено Московской судебной палатой) - все преслъдование ограничилось ничтожными взысканіями <sup>1</sup>) и вразумленіемъ виновныхъ въ совращеніи и въ отступленіи. И вотъ ни одна изъ этихъ секть, кром'є штунды, имъвшей свой мартирологъ въ последующее время, жила до нашихъ дней.

Заканчивая очеркъ ученія особо вредныхъ секть, я укажу по вопросу объ антиправительственномъ направленіи штунды

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іеромонахъ Серафимъ, какъ духовное лицо, выступившее подстрекателемъ, очевидно, стоитъ вив счета.

на мнѣніе Рождественскаго, которой, основываясь на словахъ миссіонеровъ, говоритъ, что, отвергая существующій порядокъ соціально-политической жизни Россіи, штундисты мечтають 1) о наступленіи новыхъ формъ жизни, что среди сектантовъ бродять идеи о свободѣ, равенствѣ и раздѣлѣ имущества..... Что въ ожиданіи будущихъ анабаптистовъ, царей и начальниковъ, такъ какъ штундо-анабаптистская братія еще малая сила противъ православныхъ, необходимо стараться какъ можно исправные противъ православныхъ платить подати и выполнять вст казенныя повинности, чтобы въ виду этого не воспрещали бы отступать отъ православія и умножаться нашей братіи 2).

Еще менъе поводовъ для войны, если вглядъться въ письменныя и печатныя изложенія в'вроученій, которыя разсъяны въ дълахъ о штундистахъ; эти изложенія исходять то отъ обвиняемыхъ, то отъ экспертовъ, и въ нихъ обыкновенно значится слёдующее: "о гражданскомъ порядкё: вёримъ, чтоправительство установлено Богомъ . . . . Мы признаемъ себя обязанными оказывать безусловное повиновение всёмъ его законамъ, если только они не ограничивають свободнаго исполненія и обязанности нашей христіанской віры, и тихою безмятежною жизнью во всякомъ благочестіи должны облегчать ему его трудную задачу. Мы признаеть себя также обязанными по повеленію Божію молиться за властей и правительство..... Мы признаемъ, что клятва Всемогущимъ Богомъ воспрещена христіанамъ . . . . Можемъпроизносить объщаюсь. Мы въримъ, что правительство и въ Новомъ Завътъ не напрасно носить мечь, но имъеть право и обязанность наказывать преступниковъ и употреблять мечъ противъ враговъ отечества, въ защиту подданныхъ его. А потому мы считаемъ себя обязанными, когда потребуеть насъ къ тому начальство, нести повинности военной и гражданской службы".

При разсмотрѣніи такихъ заявленій въ судахъ, духовные эксперты обыкновенно говорять, что это вѣроученіе бапти-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Южно-русскій штундизмъ стр. 206—207. Курсивъ вездѣ мой.

стовъ 1), именемъ которыхъ штундисты прикрываются; подсудимые же и ихъ свидътели говорятъ, что это ученіе штундистовъ; послъднее подтверждаютъ при разспросахъ нъкоторые изслъдователи, другіе же, отвергая самое существованіе штунды, утверждаютъ, что это ученіе баптистовъ, именуемыхъ штундистами послъ закона 1894 г. ради его примъненія.

Чтобы рѣтать такіе вопросы іп concreto на почвѣ изслѣдованія религіозныхъ мнѣній лицъ, не проявившихъ себя въ поступкахъ, кромѣ моленій, общихъ всѣмъ сектантамъ, очевидно пришлось бы прибѣгнуть къ пріемамъ инквизиціи.

Я полагаю, что такъ какъ въ этомъ направленіи современному юристу, не имѣющему ничего общаго съ забракованнымъ исторією арсеналомъ єв. Германдады <sup>2</sup>), дѣлать нечего, то ему остается при основательномъ недовѣріи къ экспертамъ ожидать поступковъ, а когда ихъ въ дѣлѣ нѣтъ,—не допускать взамѣнъ ихъ рискованныхъ дедувцій изъ проблематической догматики духовной экспертизы.

Однимъ изъ благодътельныхъ послъдствій такого образа дъйствій будеть то, что юридическая фикція, описанная въ циркуляръ отъ 3 сентября 1894 г. за № 24 подъ имепемъ штунды, перестанеть, вторгаясь въ жизнь, смущать какъ духовную, такъ и судебную дъятельность. Итакъ, желательно, чтобы въ сферъ будущаго административнаго законодательства нашего времени не возраждалось отжившее дъленіе сектъ на болъе или менъе вредныя, ибо упорство въ этомъ направленіи, въ видъ примъненія закона 1894 г. путемъ распространительнаго толкованія или созданія ему законовъ эпигоновъ, было бы на самомъ дълъ и въ церковномъ, и въ политическомъ отношеніи вреднъе всъхъ вредныхъ сектъ, вмъстъ взятыхъ.

Нътъ никакой возможности ограничить нашу экскурсію въ область законодательства разсмотръніемъ вопроса объ особо вредныхъ сектахъ, такъ какъ корень недоразумънія, все бо-

<sup>1)</sup> Донского толка. Напомнимъ, что баптисты донского толка дъйствительно подаютъ такія заявленія и что они частью уже обратились въ штундизмъ по мивнію мъстной епархіальной власти.

<sup>2)</sup> См. "Жатва" С. Шарапова. Вып. 10 (т. IV) Москва, 1901, стр. 64.

лъе и болъе заполоняющаго русскую жизнь въ дълъ въры, гораздо глубже; нельзя, однако, не отмътить, что главные поводы къ неустройству, къ счастью, не въ основныхъ законахъ почему бъдъ гораздо легче помочь, чъмъ на первый взглядъ кажется.

Статья 40 Основныхъ Законовъ гласить: первенствующая и господствующая въ Россійской Имперіи въра есть Христіанская, Православная канолическая; статьи 44 и 45 даже говорять о полной свободь отправленія въры и богослуженія для иновърцевъ до язычниковъ включительно; следовательно, религіозное прикръпленіе личности, составляющее источникъ всвхъ затрудненій, вовсе не такъ глубоко, чтобы относиться безнадежно къ будущему. Въ сущности только двъ статьист. 36 уст. пред. и пресъч. прест. и 21 ст. уст. дух. конс. устанавливають у насъ връпость господствующему въроисповъданію; смыслъ объихъ статей тотъ, что запрещается православнымъ, рожденнымъ или вступившимъ въ православіе, безразлично, отступить въ другую въру, хотя бы Христіанскую. Въ подобномъ случат отступникъ подпадаетъ усмотрънію духовнаго начальства до вразумленія, - принимаются также мъры въ охраненію дътей отступнивовь. Это создаеть прежде всего своеобразное "преступное состояніе" лица, ни въ какомъ преступленіи не обвиняемаго, это-состояніе невразумившагося лица, отпавшаго въ иное христіанское в роисповъдание или въ расколо-сектантство, но безъ изувърства. Эти безъ вины виноватые по 162 ст. улож. даже не могуть воспользоваться благодівніемь давности; имь закрыть всякій другой выходъ, кромъ возвращенія въ православіе; иначе, какъ принужденіемъ, очень долготерпѣливымъ, впрочемъ, такое отношеніе къ отступникамъ назвать нельзя.

Для лицъ, признающихъ свободу религіозной совъсти, возможна только одна оцънка этого положенія; но если мы назовемъ такую обязанность не отступать отъ православія—обязанностью нравственной, ибо даже и законъ не ръшается назвать ее юридической, такъ какъ не облагаетъ наказаніемъ, то и тогда мы получимъ нъчто, не поддающееся юридическому анализу, т. е. немыслимое въ правовомъ государствъ.

Если бы обязывать въ силу 106 ст. Хт. ч. 1 мужа любить свою жену, жить съ нею въ согласіи и т. д., и затібять принуждать его къ этому внешними средствами, то одна попытка дълать это пала бы сама собой въ силу очевидной несостоятельности. Разумбется, --есть выходъ. Можно ограничиваться требованіемъ псполненія обязанностей съ внёшней стороны, но это дёлу въ подобныхъ случаяхъ нисколько не помогаетъ: я могъ бы привести цълый рядъ примъровъ, доказывающихъ это положение. По ст. 23 уст. о пред. и прес. прест., воскресные и т. д. дни посвящаются отдохновенію отъ трудовъ; кто бы могъ думать, что въ такой области возможно принужденіе? А между тімь 1 іюня 1900 г. старшій стражникъ Давидюкъ, замътивъ что жители гмины Любенко (уніаты), не смотря на запрещеніе войта работать въ православные праздники, 29 мая въ день Св. Духа открыто производили домашнія работы, возбудиль противь нихь преслідованіе по 29 ст. уст. о нак.; хотя одинъ изъ обвиненныхъ гминнымъ судомъ и писалъ въ събздъ, что нътъ закона, обязывающаго кого бы то ни было праздновать, -- събздъ, однако, нашелъ возможнымъ тоже обвинить подсудимыхъ, и только Правительствующій Сенать зачеркнуль эту каррикатурную исторію.

Здесь поучительны два вывода: 1) терминъ "законное требованіе" въ 29 ст. очевидно нельзя понимать въ узкомъ смыслъ обоснованія требованія какой-либо статьей, но объ этомъ ръчь впереди. 2) Такія нравственныя обязанности, внесенныя въ законъ, обыкновенно сопровождаются, при попыткахъ осуществить ихъ принудительно, массою оговорокъ, такъ что и законъ и практика весьма скоро сводять ихъ къ нулю, какъ бы стираютъ ихъ со скрижалей закона, гдъ имъ разумбется не мбсто. Такъ, напримбръ, рядомъ стоящая съ 23 ст. 24 статья уст. о пред. и прест., запрещая публичныя работы въ праздникъ, уже исключаетъ изъ запрещенія не только чрезвычайные, опасные случаи, невыгодные казнъ или неудобные для общества, напр., эксплоатацію жельзныхь дорогь и почту, но прямо зачеркиваеть 23 ст. по отношенію во всёмь вёдомствамъ, уставы которыхъ "разрѣшаютъ праздничную работу". Я ужъ не говорю о ціломъ ряді законовъ, относящихся къ фабрично-заводской промышленности, гді рядомъ изъятій въ сущности введенъ совершенно другой принципъ, а въ томъ числі и соглашеніе съ рабочими. Такимъ образомъ, понытка превратить нравственную обязанность въ юридическую ведетъ къ противоположному результату—къ исчезновенію этой обязанности со страницъ закона, что во всякомъ случав не полезное для самой правственной обязанности явленіе.

Столь же неудобныя последствія могуть наступить и въ тёхъ случаяхъ, богда законъзадается цёлью охранить чисто внышнимъ образомъ то, что такимъ путемъ охранено быть не можеть; при этомъ обыкновенно случается, что вполеж искренно поставленная цёль, будучи очевидно недостижима, понемногу въ сознаніи населенія заміняется другой, а эта въ свою очередь, будучи совсемъ инаго характера, порой ставить въ неловкое положение исполнителей закопа, а следовательно подрываеть доверіе къ последнему. Таковы, напримъръ, перечисленныя въ примъчаніи къ 59 стать устава о пред. и пресъч. прест. дъйствія, признаваемыя публичнымъ оказательствомъ раскола, причемъ охраняются улица и площади отъ соблазна пѣнія и процессій съ иконами, но такое же оказательство дозволяется на кладонщахъ, извъстно отврытыхъ; 3 пункть 48 статьи того же устава запрещаеть, напр., наружные колокола, дозволяя кресты и иконы надъ входомъ въ часовню или молитвенное зданіе. Всь эти виды публичнаго оказательства, какъ явствуеть изъ закопа 1858 и 1864 г.г. и т. д., имбють одну цель охранить православныхъ отъ соблазна; ясно, что такая постановка дела должна неминуемо приводить къ юридическимъ затрудненіямъ, несмотря на то, что соблазнительное оказательство повидимому очень точно определено; такъ, напр., въ 1901 г. въ Правительствующемъ Сенатъ слушалось дъло о томъ, что близъ раскольничьей молельни былъ вийсто коловола подвъшенъ желъзный рельсъ, звонъ котораго соблазнялъ, разумъется, не православныхъ жителей, такъ какъ не являлъ никакой торжественности, но соблазниль містное духовное и полицейское начальство: дело было проведено чрезъ 2 инстанціи и кончилось ничёмъ, если можно такъ назвать необходимость для полиціи, въ силу рёшенія Сената, возвратить на свое мёсто къ молельнё снятый ею рельсъ.

То же случилось, вакъ мы знаемъ, въ крупныхъ размърахъ вообще съ внутренней политикой по расколу, который законодательство и практика до 1874 г. старались игнорировать, дабы не подавать повода православнымъ наблюдать картину скопленія отступниковъ въ городахъ и селахъ въ видъ группъ, совсъмъ оторвавшихся отъ церкви и не признающихъ подчиненія православному духовенству; мы видёли въ подробномъ очеркъ, что жизнь брала свое и, разумъется, не безъ боя, но раскольники силою вещей нынъ заняли положение государства въ государствъ; такой успъхъ, надо признаться, неизмъримо соблазнительнъе, чъмъ спокойная терпимость въ вопросахъ совъсти. Сюда же относится систематическое соблюденіе тайны въ расколо-сектантскихъ дёлахъ, вслёдствіе чего чрезвычайно важныя распоряженія оставались неизв'єстными населенію, какъ православному, такъ и сектантскому. Такому секретничанью неизбъжно сопутствовали, что я выше повазаль на многочисленныхъ примърахъ, влоупотребленія мъстныхъ властей; но главнымъ зломъ являлось распространеніе за все времи существованія расколо-сектантства вздорныхъ слуховъ о сочувствіи правительства раскольникамъ-сектантамъ. Сюда, напримъръ, относится обще-извъстный фавтъ, что одна изувърная секта считала Императора своимъ главой. Этотъ врупный и вредный соблазнъ причинилъ столько зла церкви и государству 1), что какъ бы въ укоръ свътской власти 2 миссіонерскій събздъ особымъ постановленіемъ призналь полезнымъ и необходимымъ, чтобы административныя, циркулярныя и другія распоряженія министерства внутренних діль и губернаторовъ, обращенныя въ органамъ мъстныхъ властей, по вопросу о мърахъ и способахъ пресъченія развитія сектантства въ той или другой мъстности, не имъли конфиденціальнаго характера, а были оглашаемы къ свъдънію мъстнаго населенія,

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Непостижимымъ образомъ секретность этихъ распоряженій держится до сихъ поръ.

и чтобы органы мъстной свътской власти, дълая распоряженія, "объясняли отпадшимъ, въ присутствіи уполномоченныхъ отъ народа, существующіе законы о преступленіяхъ противъ въры и церкви", приэтомъ "было бы полезно, по мнънію съъзда, издать особое извлечение изъ сихъ законовъ и вывъшивать его въ мъстахъ проявленія сектантства при волостныхъ правленіяхъ въ сельскихъ управахъ и въ городахъ при полицейскихъ участкахъ" 1). Мнъ думается, что такая гласность, принципіально, разумбется, весьма желательная и необходимая, поставила бы по последнему вопросу въ очень трудное положение того, кто вздумаль бы дать доступный для народа конспектъ нашего законодательства по преступленіямъ противъ въры, такъ какъ отдъль этотъ одинъ изъ наиболъе запутанныхъ въ уложеніи; противоръчивость и неясность его зависять не только оть казуистичности, общей этому колексу. но и отъ проникающей этотъ отдёлъ общей тенденціи по возможности не выражаться ясно по вопросамъ о расколъ и писать какимъ то архаическимъ языкомъ. Съ другой стороны, устарълость взглядовъ, диктовавшихъ въ свое время въ общемъ необычайно строгія статьи въ охраненіе неохранимаго силой, привела къ тому, что постепенно выпадали части разныхъ статей и цёлыя статьи, и затёмъ получались пробёлы или совпаденія отдёльных преступленій, въ разных статьяхъ означенныхъ; чтобы доказать это положеніе, пришлось бы писать отдёльное изследованіе, для юристовъ излишнее:для другихъ же такое изследование оказалось бы совершенно неудобочитаемымъ, оно сводилось бы къ сопоставленію без-"или", всякихъ плеоназмовъ и безразличныхъ численныхъ деталей, предназначенныхъ, однако, отличать одну отъ другой статьи закона, даже въ существенныхъ частяхъ необыкновенно подробно и сложно составленныя.

Достаточно указать на мнѣніе составителей объяснительной записки къ проекту новаго уложенія <sup>2</sup>), высказанное

<sup>1)</sup> Дъяніе 2-го Всероссійскаго Миссіонерскаго Събзда, страница 337.

<sup>2)</sup> т. IV, стр. 64, 65 l. с.

чрезвычайно энергично по поводу несогласимыхъ коллизій между 178, 2 ч. 196 и 180 ст. ул. о нак.

Минетъ ли эта бъда съ появленіемъ новаго уложенія судить нельзя, такъ какъ и здъсь, какъ и въ распоряженіяхъ о расколъ, царствуетъ тайна, непроницаемо покрывающая новъйшее усовершенствованіе проекта.

Такъ какъ основная мысль моей работы сводится къ признанію безплодности борьбы свътскими средствами съ отпаденіемъ отъ православія и совращеніемъ въ расколь и къ доказательству невозможности для судебной и вообще свътской власти безъ вреда для себя же направлять наказанія не столько противъ дъйствій, сколько противъ мысли, то мнъ, за полной ясностью моего личнаго взгляда, не представляется никакой надобности останавливаться на вопросъ о дальнъйшемъ существованіи соотвътствующихъ вышеназваннымъ дъяніямъ—189-й и 196-й ст. уложенія. Неужели еще нужно въ юридической печати пожеланіе, чтобы эти живые покойники не были перенесены въ новое уложеніе?!

Распространеніе изувърныхъ секть и принадлежность къ нимъ (203 ст. ул.), при наличности гнусныхъ дъйствій, должно найти свое мъсто въ соотвътствующихъ статьяхъ о преступленіяхъ противъ нравственности, тълесной неприкосновенности и т. д., такъ какъ мотивъ уже давно не входитъ въ составъ преступленія въ такой степени, чтобы выдълять его въ особый родъ; также могутъ быть разнесены по соотвътствующимъ отдъламъ публичныя хулы, кощунства въ зависимости отъ того, какіе удастся установить объекты для этихъ преступленій въ религіозной области, такъ какъ нътъ никакой возможности объединить въ отношеніи къ объекту главу І и ІІІ разд. 2-го ул. о нак., и это по той простой причинъ, что и установить этотъ объектъ или эти объекты даже іп сопстею очень трудно, если не совершенно невозможно.

Чтобы не возвращаться къ 196 ст., я только укажу въ дополненіе ко всёмъ приведеннымъ выше кассаціоннымъ рёшеніямъ еще на рёш. 97 г. 18 октября по д. Бёлоконя и 17 января 98 г. по дёлу Бёляева и Гончарова (Ш отд.),

а также на руководящее департаментское рѣшеніе отъ 14 декабря 99 г. (№ 45) по д. Савельевыхъ и др.; смыслъ всѣхъ этихъ рѣшеній одинъ, что необходимо признаніе судомъ при обвиненіи въ совращеніи существенныхъ и отличительныхъ положеній, "входящихъ въ основаніе лжеученія, буде таковое не опредѣлено въ самомъ законѣ", а также указаніе того, "въ какихъ именно способахъ. . . . входящихъ въ составъ преступленія. . . . состояли дпйствія совратителей, вызвавшія отпаденіе. При доказанной выше невозможности догматической экспертизы такое требованіе представляется смертнымъ приговоромъ для 196-й статьи.

Мнѣ остается коснуться только двухъ врупныхъ вопросовъ, разрѣшеніе которыхъ давно назрѣло и, можно сказать, уже состоялось въ практикѣ Правительствующаго Сената: это вопросы: 1) о примѣненіи 29 ст. уст. о нак. по отношенію къ штундистамъ и русскимъ баптистамъ, и 2) вопросъ, стоящій въ тѣсной связи съ предъидущимъ, объ уничтоженіи въ глазахъ судей и законодателя ничѣмъ въ настоящее время неоправдываемой разницы между раскольниками отъ рожденія и отступниками изъ числа принявшихъ въ свое время крещеніе въ православіе.

Вотъ типичная къртина той современности, которая порождаетъ всъмъ извъстные безпорядки. Газета "Россія" отъ 6-го іюня 1901 г. № 757 сообщаетъ:

"Съ юга получаются безпрестанно сообщенія о приговорахь, постановляемыхъ мъстными судьями противъ сектантовъ, именующихъ себя баптистами. Но такая самоквалификація обыкновенно судьями отвергается, и немалое число крестьянъ, крестьянскихъ женщинъ и дъвушекъ (даже въ годы неурожайные) приговаривались къ двадцатирублевымъ штрафамъ или къ мъсячному аресту". "Курьеръ" сообщаеть о новомъ такомъ же случаъ:

На-дняхъ въ камеръ одесскаго мирового судьи разсматривалось новое дъло о сектантахъ. Обвиняемые именуютъ себя "евангелистами". Въ апрълъ текущаго года, они, въ числъ 18 человъкъ, устроили въ квартиръ Евтихія Заболотнаго, на Слободкъ-Романовкъ, богослуженіе по обряду уче-

Digitized by Google

нія штундистовъ. На судъ явилось 12 обвиняемыхъ, которые на вопросъ о виновности отрицали свою принадлежность къ штундистской сектѣ, говоря, что они христіане, свято чтутъ завѣты Христа Спасителя и неуклонно придерживаются текста Евангелія. Свидѣтели по дѣлу—чины полиціи херсонскаго участка и понятые—показали, что, когда они вошли въ квартиру Заболотнаго,—обвиняемые стояли на колѣняхъ и читали—кто Евангеліе, кто Псалтырь. По предложенію полиціи, молящіеся встали съ колѣнъ, и богослуженіе прекратилось.

Для выясненія догматовь вѣроученія обвиняемыхь къ разбору дѣла быль приглашень въ качествѣ эксперта миссіонеръ херсонской епархіи г. Кальвинъ. По настоянію судьи, они отвѣтили на два—три вопроса; на остальные же отвѣчать отказались, такъ какъ они требовали разрѣшенія имъ задавать отвѣтные вопросы г. Кальвину и вступать съ нимъ вообще въ бесѣду, въ чемъ имъ было отказано.

Изъ отвётовъ обвиняемыхъ выяснилось, что они: 1) крещеніе признають, какъ знакъ союза съ Богомъ, но не какъ прощеніе первороднаго грёха; 2) священства не признають; 3) не признаютъ также ни таинства муропомазанія, ни таинства елеосвященія. По этимъ даннымъ г. Кальвинъ далъ заключеніе, что обвиняемые—штундисты. Мировой судья, по словамъ "Од. Нов.", признавъ всёхъ виновными, приговорилъ къ 20 руб. штрафа каждаго, съ замѣной при несостоятельности арестомъ на 1 мѣсяцъ.

Достаточно уже анализироваль я рѣшеніе по дѣлу Головко 1) для того, чтобы, просто сославшись на него, указать,
что подобное рѣшеніе судьи, если бы оно дошло до Пр. Сената, не осталось бы въ силѣ, такъ какъ оно вполнѣ соотвѣтствуетъ по недостаточности признаковъ цитированному
выше дѣлу Бедренко, гдѣ изъ всѣхъ признаковъ имѣлось
налицо только иконоборство, почему Прав. Сенатъ дѣло кассировалъ, за силою 1 ст. улож. и 1 ст. уст. угол. суд.

Здъсь весьма кстати вспомнить мотивы Государственнаго

¹) № 1 за 1900 г.

Совъта, обусловившіе появленіе на свъть закона 3 мая 1883 года, составившаго эру въ нашемъ законодательствъ и скромно озаглавленнаго: о дарованіи раскольникамъ нъкоторыхъ правъ общегражданскихъ и по исполненіи ими духовныхъ требъ.

Вспомнивъ всю исторію расколосектантства включительно до 1874 г., всё особенности положенія этихъ отступниковъ. Государственный Совътъ подробно разсмотрълъ "облегчитель-Внутреннихъ предподоженія Министра Дѣлъ. съ оберъ-прокуроромъ сношеніи ставленныя по приходящихъ Синода, объ исправленіи въ шаго вети др. молитвенныхъ зданій, о порядкъ часовенъ распечатанія последнихъ, о наставникахъ раскольниковъ и о разныхъ формахъ оказательства; затъмъ Государственный Совътъ нашелъ, "что означенныя предположенія, не давая въ руки последователей толковъ новаго орудія для борьбы съ господствующей церковью, имъють цълью ограничить усмотръніе мъстной администраціи въ отношеніи въ расколу болье точнымъ нежели прежде опредблениемъ въ самомъ законъ предоставляемых раскольникам правъ. Привътствуя проектированное облегчение, какъ ногое выражение заботливости правительства о той части народонаселенія, которая по причинъ отсутствія въ средъ ся правильныхъ понятій о въръ и богослуженіи пребываеть вні общенія съ истинною церковью, Совъть призналь принятіе заключенія д. т. с. графа Толстого въ существъ онаго не только вполнъ возможнымъ, но и необходимымъ". Далъе, Совъть скептически отнесся къ правилу о невыдачь паспортовь совратителямь ("едва ли существуеть дъйствительная надобность"), въ виду достаточно строгаго уголовнаго преслъдованія и существованія мъръ пресъченія, а также нашель нужнымь "во избъжание недоразумъния, перечислить всё отмёняемыя статьи свода законовъ"; засимъ, Совътъ поручилъ Министру Внутреннихъ Дълъ относительно тъхъ правилъ о раскольникахъ, "которыя состоялись вип законодательнаго порядка 1), принять мёры къ прекращенію ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ мой.

дъйствія тьмъ же способомъ, какимъ они получили свое происхожденіе". Въ заключеніе Государственный Совъть вспомниль, что Временнымъ Комитетомъ по дъламъ о раскольникахъ были проектированы для раскольниковъ съ шестидесятыхъ годовъ слъдующія два облегченія, не вошедшія въ цитированное выше заключеніе Министра Внутреннихъ Дъль: 1) о дозволеніи раскольникамъ творить общественную молитву, исполнять духовныя требы и совершать богослуженія по ихъ обрядамъ въ частныхъ домахъ и 2) о разръшеніи на кладбищахъ при погребеніи творить молитву по принятымъ у раскольниковъ обрядамъ съ пъніемъ, но безъ употребленія церковнаго облаченія. Таковыя заключенія Временнаго Комитета удостоились 16 августа 1864 г. Высочайшаго одобренія.

"По мнѣнію Государственнаго Совѣта, осуществленіе обѣихъ приведенныхъ льготъ нельзя не считать вполнѣ возможнымъ и желательнымъ".

"Молитва составляеть одну изъ первыхъ духовныхъ потребностей каждаго върующаго, хотя бы и заблуждающагося въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ. Поэтому, какою бы строгостью ни было обставлено запрещеніе собираться на общественное богомоленіе въ частныхъ домахъ, послъднее всегда будетъ существовать съ тъмъ только различіемъ, что въ случать преслъдованія оно будетъ совершаться тайно, безъ всякаго надзора со стороны правительственныхъ властей "1).

Это авторитетное impossibilia nemini obtruduntur даеть мив право здёсь же сдёлать общій выводь такого рода: узкое пониманіе главнаго термина 29 ст. уст. о нак. "законное требованіе" уже не разь подавало поводь къ злоупотребленію этой статьей; масса диспозитивныхъ статей нашего свода закона, лишенныхъ санкціи въ большинств случаевъ потому, что онъ формирують собой чисто нравственныя обязанности, а чаще просто благопожеланія, оказывалась однако вооруженной принужденіемъ чрезъ наказаніе: стоило только какой либо власти предъявить основанное на соотв тствующей стать тре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мн. Гос. Сов. Выс. утв. 3 мая 1883 г. Мотивы.

бованіе. Продолжать такую систему было бы слишкомъ опасно. что ясно указано Правительствующимъ Сенатомъ въ дёлахъ о нерабочихъ праздникахъ, ясно, что слово "законное тредолжно быть понимаемо только какъ не законъ основанное, бованіе, на но и какъ требование юридически и физически возможного, а Государственный Совътъ только что отмътилъ, что лишать кого либо права богомоленія физически невозможно; нечего и прибавлять, предъявлять такое требование и юридически немыслимо, такъ какъ оно охраняетъ не правовой, а иной, незащитимый юридическими средствами, интересъ.

Само собой разумьется, что я вовсе не игнорирую превентивной дъятельности полиціи съ точки зрънія политическаго наблюденія, буде таковое оказалось бы нужно, ни заботы духовенства о пресечени пропаганды, главнымъ орудіемъ которой считаются эти богомоленія. Вся исторія уже привела духовное начальство и законъ къ тому, что естественнымъ средствомъ для духовенства въ этомъ случаъ является "вразумленіе", чему отвъчаеть статья 21 уст. духовн. консист. 1) и следующія. Естественно, что если даже и признать, какъ вполнъ возможное явленіе, что съ прекращеніемъ преследованія штундистовь къ нимъ стануть являться на моленія и православные, то, казалось бы, православная церковь достаточно могла бы противодействовать этому, привлекая въ себъ своихъ сыновъ внъшнимъ благолъпіемъ, не говоря уже о духовномъ содержаніи ученія. Правда, что на этомъ пути встръчаются препятствія, образно и сильно выраженныя маститымъ дъятелемъ нашей церкви следующихъ ВЪ вахъ: "что же сказать о множествъ, затерянныхъ въ глубинъ лъсовъ и въ широтъ полей, нашихъ храмовъ, гдъ народъ тупо стоитъ въ церкви, ничего не понимая, подъ козлогласованіемъ дьячка или бормотаніемъ клирика."

"Увы! не церковь повинна въ этой тупости и не бъд-



т) Слёдуеть помнить, что вёроисповёдное прикрёпленіе личности основано въ сущности только на одной 36 ст. уст. о пред. и прес. преступленій, изд. 1890 г.

ный народъ повиненъ: — повиненъ лѣнивый и несмыслящій служитель церкви; повинна власть церковная, невнимательно и равнодушно распредѣляющая служителей церкви, повинна по мѣстамъ скудость и безпомощность народная" 1).

Въ этомъ отношении съ приведенной цитатой вполнъ умъстно поставить рядомъ столь же искреннее и прочувствованное заявление миссіонера М. Новоселова, приводившееся уже мною отчасти при изложеніи Орловскаго эпизода и напечатанное въ "Русскихъ Въдомостяхъ". Почтенный членъ Ордовскаго Миссіонерскаго събзда напоминаетъ что онъ "настойчиво указывалъ" на "наше неправильное и неправедное отношение къ нъкоторымъ сектантамъ, выражающееся въ томъ, что мы видимъ хитрость и лукавство въ тъхъ пріемахъ и средствахъ ихъ пропаганды, которые мы почитаемъ нравственно одобрительными, когда прибъгаемъ къ нимъ сами. Прошу вспомнить, какъ ръшительно я высказывался, пишеть онъ, противъ того ненаучнаго (выражансь деликатно) метода изследованія, при посредстве котораго такъ легко усматрипроявленія зловредныхъ соціально-политическихъ ваются тенденцій тамъ, гдъ едва ли усмотръло бы ихъ самое недреманное прокурорское око. Прошу вспомнить, съ какою горечью и болью отмечаль я тоть факть, что въ представленіи сектанта православный миссіонеръ отождествился гонителемъ, отъ бесъды съ которымъ онъ уклоняется изъ болзни оказаться въ рукахъ полицейскаго или судейскаго чиновника, уклоненіемъ этимъ произносится приговоръ надъ фальшивымъ (въ дълъ миссіи) союзомъ миссіонера и урядника" <sup>2</sup>).

Что касается политической стороны, то полиція болѣе чѣмъ достаточно вооружена 17-ю статьями 4-хъ главъ съ 4-й по 7-ую включительно уст. о пред. и прес. прест., дающими ей возможность дѣйствительно "пресѣчь въ самомъ началѣ всякую новизну, законамъ противную", хотя бы ей пришлось

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Москов. сборн. изд. К. П. Победоносцева, пятое, дополнен. Москва 1901 г. стр. 261.

<sup>2) &</sup>quot;Россія" 26 октября 1901 г. № 899.

для этого по французской системъ, практикуемой французами въ разныхъ собраніяхъ, а турками и у Гроба Господня, стоять на стражѣ среди иновѣрцевъ; статьи главы VI разд. IV ул. о нак. достаточно строго карають за одну принадлежность къ противозаконнымъ сообществамъ и за покушеніе образовать ихъ или недонесеніе объ ихъ существованіи, чтобы судьи знали, что имъ дѣлать въ необходимыхъ случаяхъ, такъ что и полиціи извѣстно, куда ей обратиться въ случаяхъ политическаго характера тайныхъ собраній, и не нуждается поэтому въ примѣненіи 29 ст. уст. въ цѣляхъ политической безопасности, какъ это однако указывается и приводится настойчиво во всей антисектантской литературѣ.

Воть основанія того, почему со всевозможныхъ точекь зрѣнія и въ особенности съ юридической нежелательны дальнѣйшія ампутаціи закона 3 мая 1883 г., вродѣ произведенной въ 1894 г.; думается, что, если бы стать на точку зрѣнія Государственнаго Совѣта и отмѣнить постановленія, "которыя состоялись внѣ законодательнаго порядка... тѣмъ же способомъ, которымъ они получили свое происхожденіе", то это молчаливое разрѣшені штундистскихъ моленій— "не давая въ руки послѣдователей толковъ новаго орудія для борьбы съ господствующею церковью", привело бы къ тому, что ограничило бы "усмотрѣніе мѣстной администраціи", и не возбуждаемая болѣе преслѣдованіемъ штунда испытала бы, вѣроятно, тоть же процессъ перерожденія и вырожденія, который, какъ мы видѣли, похорониль въ свое время столько новыхъ секть.

Обзоръ правтики Правительствующаго Сената по дѣламъ о расколѣ былъ бы неполонъ, и я не выяснилъ бы обѣщаннаго выше второго крупнаго вопроса этого изслѣдованія, если-бы не изложилъ, по возможности сжато, разумѣется, новѣйшее рѣшеніе по дѣлу Франца Нехуты и др.; дѣло это завончилось 10 апр. 1901 г. тѣмъ, что Уголовный Кассаціонный Департаментъ отмѣнилъ за отсутствіемъ признаковъ преступленія все производство по обвиненію группы баптистовъ изъ православныхъ, обвинявшихся по 29 ст. уст. о нак. и 1106 ст. т. XI, изд. 1896 г. Дѣло это слушалось

публично, и хотя объявлена только приведенная выше резолюція, но сказанное публично заключеніе моє, какъ исп. об. тов. оберъ-прокурора, съ которымъ вполнѣ согласился Департаментъ, позволяетъ судить о мотивахъ и о разрѣшенныхъ вопросахъ по даннымъ этого заключенія.

На первомъ планъ дъла стояла та юридическая несообразность, что русскіе баптисты, которыхъ администрація баптистами не считаетъ, должны были въ данномъ случаъ, по мнѣнію обвинителя, испросить для законности учиненнаго ими общественнаго богослуженія (1106 ст.) разръшенія начальника губерній, который, однако, разр'єтенія на основаній этой статьи имъ дать не могъ. Кассаторы, отрицавшіе свою принадлежность къ какой-либо сектъ, ссылались па то, что даже, предполагая ихъ принадлежность къ сектъ баптистовъ, они не на основаніи 1106 ст. XI изд., а согласно пятому пункту закона 3 мая 1883 г., коимъ сектантамъ вообще дозволено творить общественную молитву въ частныхъ домахъ, вправъ были собираться для моленія безъ особаго разрёшенія губернатора (48 ст. уст. о пред. и прес. прест.). Такимъ образомъ, въ центръ дъла стояло разръшение вопроса о томъ, касается ли законъ 1883 г. только раскольниковъ-сектантовъ отъ рожденія или и такъ называемыхъ отступниковъ. такъ какъ именно къ последнимъ принадлежали въ качестве баптистовъ изъ православныхъ осужденные събздомъ кассаторы.

Изследованіе этого вопроса въ смысле уничтоженія разницы между коренными, — такъ сказать, рожденными и новыми раскольниками, отступниками-сектантами, и составило задачу моего заключенія по данному делу.

Наиболье удобнымъ элементомъ дъла было отсутствие обвинения въ штундизмъ, не отождествляемомъ Пр. Сенатомъ, согласно ръшению по дълу Александрова и Крючкова, съ баптизмомъ. Такимъ образомъ, прежде всего, показавъ на осн. 187 и 189 ст. улож., что совращение въ баптизмъ наказывается легче, чъмъ совращение въ расколъ, [наказуемое по 1 ч. 196 ст.] и что при этомъ въ самомъ законъ совершенно уравнены (189 ст.) христианское исповъдание, еретическая секта и

даже раскольническій толкь, я им'вль возможность сдівлать выводъ, что русскіе бантисты не могутъ пользоваться меньшими правами чъмъ русскіе раскольники, о которыхъ говорить 196 ст., иначе ихъ привилегированное положение въ отношеніи наказуемости за совращеніе, сравнительно съ раскольниками вообще, звучало бы какъ privilegium odiosum; отсюда, разумфется, быль одинь шагь, и вполнъ законный, къ установленію права русскихъ баптистовъ на льготу закона 1883 года, дающаго раскольникамъ свободу въ отношеніи общественнаго моленія. Оставалось ръшить главный вопросъ о томъ, примънимъ ли законъ 1883 г. въ данномъ случаъ въ этимъ баптистамъ, какъ бывшимъ православнымъ, т. е. отступнивамъ, а не раскольнивамъ отъ рожденія. Въ этомъ отношеніи удалось привести рядъ справокъ, показавшихъ, что различіе между коренными и не коренными раскольниками Департаментами Сената, до которыхъ онъ не разъ доходилъ, ръшается нынъ однообразно въ смыслъ непризнанія нивакой разницы между этими видами раскольниковъ; такой взглядъ однако сложился не сразу.

Въ ръшени 18 марта 86 г. И департаментъ Правительствующаго Сената по вопросу объ установленіи добровольныхъ складовъ на содержание православнаго духовенства и сборовъ на поддержание и устройство православныхъ церквей еще признаваль такія добровольныя 1) складки въ пользу православныхъ попечительствъ, обязательными по отношенію къ раскольникамъ, не числящимся таковыми оффиціально, признавъ ихъ однако непримѣнимыми къ иновѣрцамъ вообще и къ раскольникамъ, записаннымъ въ установленныя ст. 1093 т. ІХ Свод. Зак. изд. 1876 г. метрическія книги; но уже 16 января 1891 г. І Департаменть, разъясняя вопросы относительно записи браковъ и рожденія раскольниковъ, вознившіе при приміненіи закона 19 апріля 1874 г., приняль на видъ, что главною цълью этого закона было "установить государственное благоустройство въ раскольничьемъ населеніи, которое, находясь въ семейномъ быту внё всякихъ правъ,

т) Курсивь мой.

очутилось и пребывало слишкомъ долго въ ненормальномъ положеніи. Истолковавъ новый законъ въ томъ смысль, что онъ требуеть только принадлежности обоихъ супруговъ къ расколу отъ рожденія и не касается вопроса о томъ, были ли рожлены въ расколъ ихъ отцы и дъды, Правительствующій Сенать высказаль, что "вообше деленіе раскольниковь на коренныхъ и не коренныхъ, съ изданіемъ закона 1874 г., потеряло всякое значеніе"; буквально то же было повторено І Лепартаментомъ и въ ръшеніи 24 января 1895 г. по льлу Блинова. Наконецъ, въ проектъ опредъленія того же Лепартамента отъ того же числа по дёлу старообрядцевъ Лазарева. Худякова и др. (вопросъ о завъщаніи Батманова) и о Малолахотскихъ скитахъ Правительствующій Сенать истолковаль законъ 3 мая 1883 г., въ смыслъ предоставленія дарованныхъ этимъ закономъ правъ по отправленію богомоленійвсьму вообще раскольникаму, независимо оту того, принадлежать ли они къ расколу от рожденія или совратились въ таковой впосльдствіи" 1).

1-ое общее собраніе Правительствующаго Сената, куда было перенесено это дёло 17 ноября 1900 г., подтвердило ришеніе І-ю Департамента, указавъ, что, насколько законъ 19 апрёля 1874 г. преследоваль цёли нравственно-полицейскія, настолько мотивы Государственнаго Совета къ закону 3 мая 1883 г. указывають на заботу объ охраненіи права "каждаго верующаго, хотя бы и заблуждающагося въ своихъ религіозныхъ верованіяхъ человека", свободно молиться.

Ръшеніе по дълу Нехуты, насколько по этому можно судить, въ принципъ стало на такую же точку зрънія, что вполнъ согласно и съ предшествующею практикою Правительствующаго Сената по уголовному департаменту, который, кассируя рядъ приговоровъ относительно сектантовъ по 29 ст. о такъ называемыхъ штундистахъ, запрещалъ богомоленія только штундистамъ, sui generis, описаннымъ въ циркуляръ и законъ 1894 г., относительно всъхъ же другихъ сектъ и

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

видовъ раскола, угол. касс. деп. Прав. Сената, признавая за ними льготу 1883 г., никогда не задавался вопросомъ о томъ, представляются ли они расколо-сектантами отъ рожденія или нѣтъ, и такого различія не дѣлалъ (рѣш. Головко, Рѣдичкина, Пурена, Бедренко, Рябинина; послѣднее не напечатано, оно отъ 12 апрѣля 1888 г.). Наконецъ, въ самое послѣднее время 6 ноября 1901 г. было внесено на разсмотрѣніе Правительствующаго Сената (дѣло пока отложено) принципіальное разъясненіе сомнѣній, возникающихъ въ практикъ по вопросу о томъ, подлежить ли 196 ст. улож. о нак. (именно ІІІ ч. ея объ исполненіи раскольниками требъ для православныхъ) примѣненію только къ раскольникамъ отъ рожденія или распространяется также на православныхъ, отнавшихъ въ расколъ.

Ръчь идеть въ данномъ случав, о нъкоемъ начетчикъ изъ отступниковъ, повънчавшемъ по раскольничьему обряду оффиціальнаго раскольника съ дъвицей, отпавшей отъ православія. Затрудненіе обвиненія заключается въ томъ, что если отступниковъ не считать раскольниками, то самъ начетчикъ обвиняться не можетъ, въ виду текста 196 ст., если же признавать отступничество, то въ повънчаніи раскольникомъ двухъ раскольниковъ также нътъ преступленія.

При такихъ данныхъ, очевидно, на очереди стоитъ чисто принципіальное рѣшеніе вопроса о наличности или объ отсутствіи разницы съ точки зрѣнія закона въ положеніи и правахъ коренныхъ и некоренныхъ раскольниковъ; какъ мы видѣли, утвердительное рѣшеніе этого вопроса состоялось уже не однажды и до самаго послѣдняго времени держится въ І и угол. кассац. деп. Пр. Сената, а также въ І-мъ общемъ Сената собраніи.

Мы прослѣдили многовѣковую борьбу свѣтской и духовной власти за православіе; въ перепетіяхъ этой борьбы принципъ гоненій, грозно звучавшій до XVI вѣка и особенно обострившійся въ XVI и XVII в.в., съ тѣхъ поръ перерождался постепенно въ руководящихъ сферахъ въ суровую и безпокойную заботу о сохраненіи цѣлости Церкви духов-

ными и свътскими средствами. На трудномъ пути вразумленія случалось, что монастыри, боясь соблазна, отказывались принять къ себъ "несговорчиваго еретика (Яковъ Коваль), стойкаго въ своихъ убъжденіяхъ, какъ дьяволъ во злъ" 1); когда затъмъ неудача приходскаго миссіонерства "орудія государства" 2), постепенно оказывавшагося орудіемъ несостоятельнымъ, рядомъ съ печальной эпопеей бъглыхъ поповъ, замънилась, какъ новой надеждой, единовъріемъ и собесъдованіями, то всевыясняющее время, въ рядъ фактовъ, приведенныхъ выше, думается мнъ, достаточно показало эфемерность и этихъ двухъ средствъ.

"До сихъ поръ неудавалась еще ни одна церковная унія, основанная на соглашеніи: рано или поздно обнаруживалось фальшивое начало такого союза, и плодомъ его бывало повсюду умноженіе не любви, а взаимнаго отчужденія или даже ненависти. Сохрани Боже порицать другъ друга за въру. Пусть каждый въруеть по своему, какъ ему сроднъе" 3). Развъ это не осужденіе и притомъ столь авторитетное единовърія?

"Въра не можетъ держаться на одномъ учени, какъ бы ни было оно чисто и возвышенно; не можетъ держаться и на одномъ собраніи догматовъ. Могутъ они проповъдывать жизнь, но жизни въ нихъ еще нътъ. Жизнь христіанской церкви оз лицю Христа, Богочеловъка, въ коемъ въчно идеальное существо Божества воплотилось, и явилось человъку" 4).

Если бы ученіемъ *жизни этой* и выводами его замѣнялись догматическія пренія на собесѣдованіяхъ!

"Вдумываясь въ жизнь, приходишь къ тому заключенію, что для каждаго человъка въ ходъ его духовнаго развитія всего дороже, всего необходимъе сохранить въ себъ неприкосновеннымъ простое, природное чувство человъческаго отношенія къ людямъ, правду и свободу духовнаго представле-

з) Южно-русскій штунд. 121 стр. Рождественскій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рейснеръ. Въстн. Пр. апр. 1901 г. стр. 48.

<sup>3) 235</sup> стр. Моск. Сборн. изд. К. П. Побъдоносцева. Москва, 1891.

<sup>4) 1.</sup> с. 216 стр. изд. К. П. Побъдоносцева.

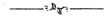
нія и движенія. Это—неприкосновенный капиталь духовной природы, въ которомъ душа охраняется и обезпечивается оть дъйствія всякихъ чиновных формъ и искусственныхъ теорій, растлъвающихъ незамътно простое нравственное чувство" 1).

Здъсь уже не приходится искать, на кого направлена эта симпатичная филиппика.

Оставляя чуждую мнѣ лично область церковную, состоящую, повидимому, подъ охраною столь возвышенныхъ принциповъ, я не вижу необходимости поэтому высказывать пожеланія о томъ, чтобы чиновническое направленіе миссіонерства вообще и приходскаго въ особенности постепенно уступило мѣсто живому слову добровольцевъ, пусть хотя бы "простецовъ", "не миссіонеровъ, а собесѣдниковъ", проповѣдующихъ "лицо Христа", а не одно собраніе догматовъ.

Когда такъ ясно, что самой церкви не разсчетъ прибъгать, ради поддержанія православія, къ содъйствію свътской власти, то странно было бы еще говорить о желательности устраненія себя этою послъднею отъ несвойственныхъ ей и столь, въ свътскихъ рукахъ, опасныхъ для самого государства духовныхъ заботъ.

Я позволю себъ только напомнить горячій возгласъ II Съъзда о необходимости въ дълъ расколо-сектантства широ-кой гласности <sup>2</sup>).



2) Двянія 337.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 252 стр. 1. с. изд. К. П. Побъдоносцева. Курсивъ издателя.

## замфченныя опечатки.

| CTP.      | CTP. CB. | напечатано:     | читать:         |
|-----------|----------|-----------------|-----------------|
| 6         | 6        | ярко            | яко             |
| 10        | 15       | живутъ          | живетъ          |
| 13        | 15       | дватцать        | двадцать        |
| 50        | 11       | играютъ         | играетъ         |
| 55        | 22       | трѣхъ           | трехъ           |
| 67        | 7        | исповѣдиики     | исповѣдники     |
| 69        | 30       | распространенія | распространеніе |
| 71        | 16       | искрепнаго      | искренняго      |
| <b>75</b> | 29       | губернатора     | губернатору     |
| 89        | 24       | совершившагося  | совратившагося  |
| 90 -      | 31       | впечатленіе     | виечатлъніе     |
|           | 33       | прокуроръ       | прокурора       |
| 99        | 13       | раскомъ         | расколъ         |
| 158       | 8        | И               | 0               |
| 179       | 1        | секты           | сектъ           |
| 206       | 35       | Москва 1891 г.  | Москва 1901 г.  |

Digitized by Google





